# KATHAKA-SAMKALANA

### EXTRACTS FROM THE LOST KĀṬHAKA-BRĀHMAŅA, KĀṬHAKA-ŚRAUTASŪTRA AND KĀṬHAKA-GŖHYASŪTRAS

EDITED WITH NOTES

BY

DR. SÜRYAKĀNTA M. A., M. O. L.,
D. LITT, (PB.) D. PHIL. (OXON)

Reader in Sanskrit, University of the Panjab

LAHORE

PUBLISHED BY

### MEHAR CHAND LACHHMAN DAS

ORIENTAL & FOREIGN BOOKSELLERS
PRINTERS & PUBLISHERS

LAHORE (India)



## MEHAR CHAND LACHHMAN DAS Sanskrit and Prakrit Series VOLUME XII.



Published by

MEHAR CHAND LACHHMAN DAS

Sanskrit Book Depot,

Said Mitha Bazar, Lahore.

(INDIA)

# काठकसंकलनम्

संस्कृतग्रन्थेभ्यः संग्रहीतानि काठकब्राह्मण, काठकश्रीतसूत्र, काठकग्रह्मसूत्राणामुद्धरणानि।



संकलयिता

विद्याभास्कर, वेदान्तरत डा॰ सूर्यकान्त एम. ए., एम. स्रो. एत., डी. लिट् ( पंजाब ) डी. फिल् ( ऑक्सन ) पंजाबविश्वविद्यालये संस्कृताचार्यः

### Printed by

L. Khazanchi Ram Jain, Manager, at the Manchar Electric Press, Jain Street, Lahore. (India)

Published by

L. Tulsi Ram Jain, Managing Prop. M/s Mehar Chand Lachhman Das, Labore.

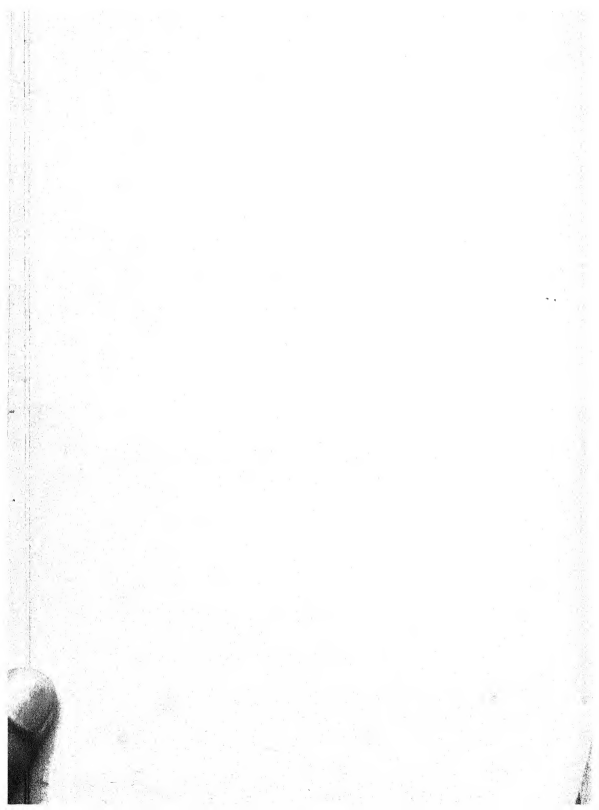
JULY, 1943.

### DEDICATED TO

# THE RIGHT REVEREND GEORGE DUNSFORD BARNE, C. I. E., O. B. E., D. D., M. A.

### BISHOP OF LAHORE.

....Like unto the Prophet of Israel you are leading people out of darkness.



### PREFACE

The frequent glorification\* of the Kathas by Patañjali urged me, as early as 1930, to undertake a study of their literature and with that view I began to collect extracts and quotations of the lost Kāṭhaka-Brāhmaṇa from Sanskrit literature, particularly from Kāśmīr Mss. in Śāradā script. The text, in its present form, was complete in 1935, when duties of pressing urgency intervened and the publication of the work had to be deferred till now.

In 1920, Dr. Caland,† while editing a couple of extracts from the lost Kāṭhaka-Brāhmaṇa, discussed, in detail, the literary aspect of the Kaṭha problem. It was, of course, beyond the scope of his enquiry to go into such questions as "who were the Kaṭhas? how did they achieve pre-eminence about Pāṇini's time? did they ever stir out of India? and what were the causes of their decline?"

The Introduction to the present work attempts some sort of answer to these questions and is, in a way, designed to bring the historical aspect of the Katha problem to the forefront. And since, in the course of the present enquiry, I have, after a patient scrutiny of the cumulative evidence, ventured to equate

<sup>\*</sup> Cp. Introduction p. VII.

<sup>†</sup> Op. cit. p. XXXIX.

the Indian Kathas with the Hattis or Hittites, the Khata or Kheta of the Egyptian monuments, Khatta or Khate of the Assyrians, Kheta or Khitti of the Hebrews; and the Maitrāyaṇas with the Mitannes, the problem of Katha-Maitrāyaṇas is, at once, invested with an interest and importance peculiarly its own in the history of Indo-European people.

And although our information regarding the Kathas is necessarily vague and fragmentary, our treatment of it discursive and diagrammatic, and our conclusions drawn therefrom only tentative and provisional, our main thesis may yet disclose, in outline, the very distinguished individuality of the Kathas and thus serve as a link in the provisional reconstruction of India's prehistoric glory; and if competent scholars could further the feasibility of the proposed equation of the Kathas with the Khatas in the light of the fact that "the ancestors of the Sanskrit-speaking tribes of north-western India were living in the 15th century B.C. on the plateau of Asia Minor" a constructive approach will have, indeed, been made to the solution of the very intricate Hittite-Mitanni problem.

Commensurate with this greatness of the race there arose a literature, which the Kathas adopted and nurtured in Vedic times. There are statements† likely to establish that the Kāthaka-Brāhmaṇa consisted of one hundred chapters. Their Śrautasūtra, of which the only known Paṭala is given in this Saṃkalana for the first time, may have had several such Paṭalas. Their Saṃhitā, together with two Gṛhya-sūtras is available; and we know from the Caraṇa-vyūha§ that there is nothing which is not found in the Kāṭhaka. But pre-eminent as the Kaṭha race once was in deeds and literature, its decline, in both, was phe-

<sup>\*</sup> A. H. Sayce, Anatolian Studies p. 393.

<sup>†</sup> Cp. Introduction p. XXXVI.

<sup>§</sup> Op. cit. p. VII.

nomenal, so much so that with their exit from the arena of the Vedic sacrifice their literature dwindled, with the result that their two basic works, i. e. the Brāhmaṇa and the Śrautasūtra were altogether lost, surviving only in the form of a few quotations.

And if this survey of a large question, as a whole, should initiate even a few items of research, which, if done, will rectify omissions and urge some scholars—particularly in Kāśmīr—to attempt a discovery of the lost Kāṭhaka-Brāhmaṇa and Śrautasūtra, my modest venture will have, indeed, been well worth while.

A word of acknowledgment. I have made the fullest possible use of the entire material, available in Lahore, bearing on the literature of the Kathas and the history of ancient India and Asia major and have gratefully acknowledged the fact in foot-notes. My debt to the European writers on these subjects is simply beyond measure.

Mahātmā Haṃsarāja, the founder of the great D. A. V. movement and Prof. Dr. A. C. Woolner, Vice-Chancellor of the University of the Panjab, were alive, when this work was undertaken. Each new extract included in this work filled the former's heart with joy, and the latter took the printed portion of the work along with him to Simla in the long vacation of 1932 and wrote a letter of appreciation from there. Both these patrons have now passed away and along with them has departed much of the glory of oriental studies in this province. In life and letters they were my guide: to them I am greatly beholden.

Pt. Bhagavaddatta, once my colleague in the local D. A. V. College, and now a private researcher in Model Town, (Lahore), ever felt interested in the progress of this work. Prof. Śrīrāma Śarmā, another colleague in the same institution, now Principal of the newly started D. A. V. College in Śrīnagar, Kāśmīr, procured for me the loan of the only known manuscript

of a portion of the Kāṭhaka-Śrautasūtra from the Library of the Asiatic Society of Bengal. I am grateful to them.

Pt. Haṃsarāja, the then librarian of the D. A. V. College Lālcand Research Library, and the late Lālā Labhu Rām, librarian of the Panjab University Library, together with his assistant, Pt. Bālāsahāya Śāstrī very kindly placed at my disposal the required number of books and manuscripts.

Messrs Meharchand Lachhman Das, the renowned and leading Foreign and Oriental Booksellers and Publishers of Lahore I can but thank for undertaking a book by nature unremunerative and ask their pardon for having expanded it beyond reasonable limits.

Lastly I should take the opportunity to pay a tribute of gratitude, long overdue, to my wife, whose good counsel and long-sustained encouragement have been my unfailing help in everything I have written for many years.

LAHORE 12. 7. 43.]

SŪRYAKĀNTA

### CONTENTS

| Abbreviations.               |    |       |
|------------------------------|----|-------|
| काठकबाह्मणसंकलनम्            | 0. | 1-142 |
| काठकश्रौतसूत्रम् प्रथमः पटलः |    | 2-7   |
| काठकश्रौतसूत्रसंकलनम्        |    | 8-36  |
| काठकगृत्योद्धरणानि           |    | 37-46 |

### IMPORTANT ABBREVIATIONS

Altind. Gr: Altindische Grammatik; Wackernagel

CD. Caland

CVC. Caturvargacintāmaņi

GB. Gāyatrībrāhmaņa; MS. No. 6564, Lāl-

cand Pustakālaya, Lahore.

GOGS. Gobhila-Gṛhyasūtra

H. Hifz-ur-Rahman-Rcaka

HKGS. Hiranyakeśi-Grhyasūtra

JM. Jaiminīya-Gṛhyasūtra

KB. Kūṣmāṇḍa-brāhmaṇa

KSSP. Kātyāyana-Śrautasūtra-Paddhati

LCL. Lālcand Library, Lahore. LP. Lālcand Pustakālya-Ŗcaka.

VMK. Vaidika mantra-kalpalatā.

NM. Nyāya-Mañjarī: Jayantabhaṭṭa.

PAOS. Proceedings of the American Oriental

Society.

PGSP. Pāraskara-Gṛhyasūtra-pariśiṣṭa.

PVB. Pañcaviṃśa-Brāhmaṇa.

VM. Vyākaraņa-Mahābhāsya: Patañjali.

### INTRODUCTION.

Authorities differ on the number of Yājuṣa śākhās. The Caraṇa-vyūha' enumerates 86:—

यजुर्वेदस्य षडशीतिभेदा भवन्ति । तत्र चरका नाम द्वादशभेदा भवन्ति । चरकाः आहरकाः कठाः प्राच्यकठाः किपष्ठलकठाश्चारायणीया वार्तान्तवेयाः श्वेताः श्वेततरा औपमन्यवः गाताण्डिनीयाः मैत्रायणीयाश्वेति । तत्र मैत्रायणीया नाम सप्तदशभेदा भवन्ति । मानवा दुन्दुभाश्वेकेया वाराहा हारिद्रवेयाः श्यामाः श्यामायणीयाश्वेति । तत्र वाजसनेया नाम सप्तदशभेदा भवन्ति । जावाला बहुधेयाः काण्वाः माध्यंदिनाः शापीयाः स्थापायनीयाः कापालाः पौण्ड्रवत्साः आविद्यकाः परमाविद्यकाः पाराशर्या वैधेया वैन्धेया औधेया गालवा वैजवाः कात्यायनीयाश्वेति । । तत्र तित्तरी-यका नाम द्विभेदा भवन्ति । औख्याः काण्डिकेयाश्वेति । तत्र काण्डिकेया नाम पश्चभेदा भवन्त्या-पस्तम्बीया बौधायनी सत्याषाढी हिरण्यकेशी औधेष्ठी चेति । । ।

Another Caraṇa-vyūha, a pariśiṣṭa of the Atharva-veda² gives only 24:—

तत्र यजुर्वेदस्य चतुर्विश्वतिभेदा भवन्ति । तद्यथा काण्वाः, माध्यंदिनाः, जाबालाः, शापेयाः, श्वेताः, श्वेततराः, ताम्रायणीयाः, पौर्णवत्साः, आवटिकाः, परमावटिकाः, हौध्याः, धौध्याः, खाडिकाः, आह्वरकाः, चरकाः, मैत्राः, मैत्रायणीयाः, हारिकर्णाः, शालायनीयाः, मर्चकठाः, प्राच्यकठाः, कपिष्ठलकठाः, उपलाः, तैत्तिरीयाश्चेति ।

It is note-worthy that according to both the enumerations the Kathas and Carakas are on a par, i. e. both of them are either caranas or śākhās. That this view is erroneous will be shown presently.

- 1. Khanda II. Some of the names have variants.
- The Parisistas of the Atharva-veda; Parisista No. XLIX; edited by G. M. Bolling and Negelein Vol I, Part II, p. 336.

Muktikopanisat mentions 109:-

ऋग्वेदस्य तु शाखाः स्युरेकविंशतिसंख्यया। नवाधिकशतं शाखा यजुषो मारुतात्मज ॥ सहस्रसंख्यया जाताः शाखाः साम्नः परंतप। अथर्वणस्य शाखाः स्युः पश्चाशद्भेदतो हरे॥

According to Mahābhārata¹ these are 101:—

एकविंशतिसाहस्रम् ऋग्वेदं मां प्रचक्षते । सहस्रशास्त्रं यत्साम ये वे वेदविदो जनाः । गायन्त्यारण्यके विप्रा मद्भक्तास्त्रे हि दुर्लभाः ॥ पद्पञ्चारातमष्टे च सप्तित्रंशतिमत्युत । यसिज्यास्त्रा यजुर्वेदे सोऽहमाध्वर्यवे स्मृतः ॥ पत्रकल्पमथर्वाणं ऋत्याभिः परिवृहितम् । कल्पयन्ति हि मां विप्रा अथर्वाणविदस्तथा ॥ शासाभेदाश्च ये केचिद् याश्च शासास्त्र गीतयः । स्तर्वर्णसमुचाराः सर्वास्तान् विद्धि मत्कृतान् ॥

This is confirmed by the Buddhist Divyāvadāna<sup>2</sup>:—
अनुमानमि ते ब्राह्मण प्रमाणम् । अध्वर्यूणां मते ब्राह्मणाः सर्वे तेऽध्वर्यवो भूत्वा एकविंशतिधा
भिन्नाः । तद्यथा कठा कणिमा वाजसनेयिनो जातूकर्णाः प्रोष्ठपदा ऋषयः । तत्र दश कठा दश
कणिमा एकादश वाजसनेयिनः त्रयोदश जातूकर्णाः षोडश प्रोष्ठपदाः पश्चचत्वारिंशद् ऋषयः ।
इतीयं ब्राह्मणाध्वर्यूणां शाखा । एकविंशत्यध्वर्यवो भूत्वा एकोत्तरं शतधा भिन्नम् ।

The same number is given by Patanjali<sup>8</sup>:—

एकशतमध्वर्युशास्ताः सहस्रवत्मी सामवेदः, एकविंशतिधा बाहृच्यं, नवधाथर्वणो वेदः ॥

The same is held by the author of Ahirbudhnya-samhita':--

एकविंशतिशाखावानुम्बेदः परिगीयते । शतं चैका च शाखाः स्युर्यजुषामेकवरमनाम् ॥ साम्रां शाखाः सहसं स्युः पत्र शाखा अथर्वणाम् ॥

- 1. Šānti-Paran, Adhyāya 353, 32-35.
- 2. Avadāna XXXIII, Cowell and Neil's edition, p. 633.
- 3. Mahābhāṣya (Kielhorn) I. p. 9, L. 21; Benares ed. p. 28.
- 4. Adhyāya XII, 8. 9.

The same is the opinion of the author of Prapañcahṛdaya¹:
""यजुर्वेद एकोत्तरशतधा""। यजुर्वेदस्य माध्यंदिनकण्वतित्तिरिहिरण्यकेशापस्तम्बसत्याषाढबौधायनयाज्ञवल्क्यमदुङ्जयबृहदुक्थपाराशरवामदेवजातुकर्णतुरुष्कसोमग्रुष्मतृणविन्दुवाजिङ्जयश्रवसवर्षवरूथसनद्वाजवाजिरत्नहर्यश्चर्णञ्जयकृतञ्जयधनञ्जयसत्यञ्जयसहङ्जयमिश्रञ्जयन्यरुणित्रवृषित्रिधामिश्विष्ठफ्रिङ्कुखात्रेयशाखाः।

That the Yajur-veda had 101 śākhās is made definite by the signatures, occurring in the Kāṭhaka-saṃhitā. The signature at the end of the 30th Sthānaka runs:—

इत्येकोत्तरशतशाखाध्वर्युप्रभेदभिन्ने श्रीमयजुर्वेदे काठके चरकशाखायां मध्यमिकायां पात्नीवतं नाम त्रिंशं स्थानकं परिपूर्णम् । संपूर्णा चेयं मध्यमिका । ग्रुभमस्तु । ग्रुभमस्तु । सर्वजगताम् ।

At the end of the 40th Sthanaka we read:-

इत्येकोत्तरशतशाखाध्वर्युप्रभेदभिन्ने श्रीमयजुर्वेदे काठके चरकशाखायामोरिमिकायां हिरण्यगर्भं नाम चत्वारिंशं स्थानकं संपूर्णम् । भद्रमस्तु । संपूर्ण चेयमोरिमिका । श्रीय्रन्थत्रये मध्य-पठिताश्र याज्यानुवाक्याः संपूर्णः । अस्मिन्यन्थत्रयाभ्यन्तरे याज्यानुवाक्या नाम चतुर्थो प्रन्थः ॥

The signature at the end of the Asvamedha-grantha runs:—

इत्येकोत्तरशताध्वर्युप्रभेदिभन्ने श्रीमद्यजुर्वेदकाठके चरकशाखायामश्वमेधो नाम पश्चमो प्रन्थः संपूर्णः । ओं संपूर्णा चरकशाखा ॥ ओं नमो ब्रह्मणे । भद्रम् । शिवम् । श्रुभमस्तु । ओं शुभमस्तु । सर्वजगताम् । ओं नमो ब्रह्मणे ।

The first signature at the end of the 18th Sthānaka reads:— इति श्रीयजुषि काठके चरकशाखायामिठिमिकायां चमा नामाष्टादशं स्थानकं संपूर्णम् । संपूर्णा च इठिमिका ॥

These signatures, while defining the number of yājuṣa śākhās as 101, signify the distinction between:—

- (a) Yajur-veda,
- (b) Kāṭhaka (-caraṇa)
- (c) Caraka (-śākhā);

and imply that the work in question is:-

- (a) the Yajur-veda (i. e. the Black Yajus);
- 1. Edited dy Ganapati shastri in the Trivandrum Sanskrit Series p. 19.

- (b) The Kāṭhaka, i. e. the adhyayana of the Kaṭha-carana,
- (c) and is current among the Carakas, a sub-division of the Katha-carana.

These signatures are vitally important inasmuch as their implication clearly negatives all those texts and traditions, which make out Katha to be a śākhā and Caraka a caraṇa or, again, put both on a par in this respect. The Kathas, being a caraṇa, were, of course, divided into various śākhās, e.g. Caraka, Cārāyaṇīya, Laugākṣī etc.; and these śākhās, presumably, had their own distinct Saṃhitās, which, during the period of compromise resulting into their unification, may have been superseded by that of the chief among them.

A word on the division of the Kāṭhaka adhyayana. Caraṇa-vyūha¹, recension I, states:—

तत्र कठानां तूपगायतु<sup>३</sup> विशेषश्चतुश्चत्वारिंशदुपप्रन्थाः ।

Manuscript R of the same recension has:-

तत्र कठा इति तुम्बुरुगायतीति विशेषश्चतुश्चत्वारिंशदुपय्रन्थाः॥

Recension II reads:-

तत्र कठानां योगा येन विशेषः । Rest omitted.

Recension III has:-

तत्र कठानां तु बुकाध्ययनादिविशेषः । चत्वारिंशदुपप्रन्थाः । तन्नास्ति यन्न काठके ।

In Devi-purana we find:-

कठानां पुनर्यान्याहुश्रत्वारिंशचतुर्युतान् ।

Mahidāsa, the commentator on Caraṇa-vyūha explains it : चतुश्चत्वारिंशदुपप्रन्थाः । अध्यायाः समीपे उक्ताश्चतुश्चत्वारिंशत् ।

The real puzzle, i. e. त्पगायतु, तु वुकाध्य॰ he does not even touch. For the word buka, occurring in the third recension,

- 1. Cp. Siegling, Die Rezensionen des Carana-vyūha p. 21.
- 2. Variants : तुपगायतु, तूपकगायतु, तूपगायजुर्विशेषः " op. cit. p. 48.
- 3. Variants: थोगायेत, योगायन, योगा अयन; Siegling suggests यो गायनविशेष: op. cit. p. 21.

Weber¹ suggested Bukka, who, according to him, may have commented on the Kāṭhaka. Tumburugāyatīti of recension I, is referred by R. Simon to the Kāśikā-vṛtti² (P. IV. 3. 104), which mentions one Tumburu as a pupil of Kalāpin. Siegling expresses dissatisfaction with these explanations, but leaves himself the puzzle unsolved.

Now, the word adhyayana (=pāṭha) occurs in the Devīpurāṇa in connection with divisions of the Vedic texts. It says about the Rg-veda:—

तेषामध्ययनं प्रोक्तं मण्डलानि चतुःसप्ततिः<sup>8</sup>।

About Yajur-veda the same Purāṇa has:—
तत्र माध्यंदिनानामध्ययने विशेषः—
चत्वारिंशदध्याया मन्त्रे वाजसनेयके॥
ऋचां तु परिसंख्यातं शतान्येकोनविंशतिः॥

Caraṇa-vyūha (Rec. II) says about the Atharva-veda:—
तेषामध्ययनम् । द्वादशैव सहस्राणि ॥

The Atharva-Caraṇavyūha remarks:—
तेषामध्ययनम् । ऋचां द्वादश सहस्राण्यशीतिशतानि च...॥

Now, bearing in mind the context in which the word adhyayana is used in the passages quoted above, we should expect that word, occurring in the passage under discussion, also to have something to do with the division of the Kāṭhaka-Saṃhitā; and the puzzle is at once solved, when we note the divisions Iṭhimikā, Madhyamikā, Oramikā, adopted by this text, and amend, accordingly, tu-bukādhyayana into tu-iṭhimikā-dhyayana, the unusually unsanskritic iṭhimikā leading different authorities to different emendations, all equally worthless.

- Op. cit. p. 21. Paṇḍita Bhagavad-datta's suggestion (Vedic Vāṅ-maya kā Itihāsa, Part I, p. 186) that bukādhyayana may be śatādhyayana has no sense.
- 2. हरिद्वरेषां प्रथमस्ततद्रञ्गलितुम्बुरू । उल्पेन चतुर्थेन कालापकिमहोच्यते ॥
- 3. Khaṇḍa II.
- 4. Mahidāsa's Caraņa-vyūha-tīkā, Benares edition, p. 15.

The divisions, mentioned in the above passage, into which the Kāṭhaka-saṃhitā is divided, are:—

- I. Ithimikā (Prathamikā¹?) first 18 sthānakas.
- II. Madhyamikā 19-30 sthānakas.
- III. Orimikā, Oramikā( = Avaramikā?) 31-40 sthānakas.
- IV. Yājyānuvākyas = Yājyānuvākya mantras, scattered in the first three divisions.
  - V. Aśvamedha-grantha = the last 13 Anuvacanas.

Besides the Saṃhitā, we have two Gṛhya-sūtras, belonging to the Kaṭhas:—

- (1) Kāṭhaka-Gṛhyasūtra, (2) Laugākṣi-Gṛhyasūtra. That the difference between the two is nominal, becomes patent by a cursory comparison of the two, and that Gṛhya-sūtras belonging to other sub-schools also existed, is evidenced by the signature Cārāyaṇīya-grhyasūtre etc., occurring in the Kāṭhaka-gṛhya-pañjikā, and by a large number of such passages, as are quoted from Kāṭhaka-gṛhya, but are not found or occur with marked variants in the two available Gṛhya-sūtras.
  - 1. Prathama-pṛthama-pithama-pithima; +kā, with the change of a into i; cp. Madhyamikā. The loss of the initial p is unexplained. The first mantra of the Samhitā begins with ise; the last word in the first division is nabhim; if we take i of ise and bhim of nabhim, the name will be ibhim (+ika); but this does not accord well with Madhyamikā and Orimikā, which definitely require Prathamikā, for the first division. In the last division, Mesanuvacana is formed from the word mesa, standing at the beginning of the anuvacana; Sitānuvacana (Ed. mita-wrong) from Sitāya; Jīmūtānuvacana from Jīmūta; Indrānuvacana from Indra; Petvānuvacana from petva, occurring at the end of the three mantras of this anuvacana; Rohitanuvacana from Rohita (first word of the anuvacana); Somānuvacana from Soma; Namaskārānuvacana from the frequently occurring namas word (nowhere first); Alivandanuvacana from Alivanda and Śādānuvacana from Śāda, the first word of the last anuvacana.

Patañjali' testifies to the deep popularity and wide currency of the Kāṭhaka adhyayana; according to him the Kāṭhaka was read in each grāma. The Caraṇa-vyūha,' referring to the 44 upagranthas of the Kaṭhas remarks there is no such a thing as is not found in the Kāṭhaka. To Pāṇini the Kaṭhas' and Kapiṣṭhalas' are known. Tradition', dividing the Kaṭhas into various sub-divisions, confirms their wide currency in the country. That these Kaṭhas, who were once so very popular, are conspicuous by their absence in later literature, is significant, and demands certain details.

That the Kathas were once well-established in Kashmir is evidenced by their literature still surviving in that region. The Kathians, mentiond by the classical writers as a tribe, whom Alexander, after defeating Porus, fought, may be none but our Kathas. The Kathaiois or Kathaians, it would appear from the classical texts, held the territory between the Hydrotes (Rāvī) and the Hyphasis (Biās). Some writers placed

- 1. grāme grāme Kāthakan Kālāpakam ca procyate on Pāṇini IV. 3. 101. It may by added here that Patañjali's grammatical examples are, or, in any particular case may be, not necessarily his own composition, but traditional examples put together before his own time; but this argument instead of, in any way, weakening the force of the statement, definitely establishes that Kāthaka āmnāya was so very popular, at one time, that it produced such an impression on populace, that its currency could be used as a commonplace illustration in grammars.
- catvārimsad upagranthāḥ i tan nāsti yan na Kāthake cp. Introduction p. IV.
- 3. IV. 3. 107.
- 4. VIII. 3. 91.
- 5. Embodied in Kāśikā-vṛtti on Pāṇini IV. 3. 104.
- 6. Arrian, C. Rufus, Diodorus and others: McCrindle, Invasion of India pp. 115, 118, 279, 347.
- 7. Kathas as a jāti and deśa: Patañjali on Pānini VI. 3, 42.
- 8. Identified with Katriyas by Poussin; cp. however "Mais on

their country between the Hyphasis (Biās) and Akesines (Cenāb). They were a powerful people noted for their war-like propensities. Arrian' mentions a tribe of independent Indians, the Xathroï, whose territory lay between the Indus and the lower course of Akesines (Cenāb), and although Xathroi would better equate with Kṣatriya or Kṣatri², Lassen³ has shown its connection with Kathaier⁴ (=Khattia) a race, scattered, at intervals, through the plains of Panjab and supposed by some to be the aborigines of the country.

The people's called under slightly varying forms, e. g. Kaths, Kathis, Kathias, Kathaks, Khetars and others, who are still found spread over an immense area in the north-west of India from the Hindukush as far as Bengal and from Nepal to

préférerait un ethnique" Vallee-Poussin, L'Inde etc. p. 30; see also Tarn, The Greeks in India and Bactria pp. 169-70. E. Pococke locates *Katti* chiefs in the neighbourhood of Multān (cp. his map in India in Greece), where Ptolemy locates another Kaspeira, which is denied by Stein (Rājataraṅginī II, p. 352) but is supported by Foucher in Woolner Commemoration Volume pp. 90-105.

- VI. 1. 5. referred to by McCrindle, cp. note 6 on p. VII; the same
   Την Κάθαιαν τήν Σωπείθους Strabo XV. 1. 30.
- 2. Mentioned by Manu as an impure tribe:—
  एकान्तरे त्वानुलोम्यादम्बष्ठोभी यथा स्मृतौ।
  क्षनुनैदेहकौ तद्दत्प्रातिलोम्येऽपि जन्मनि॥ X. 13; cp. also X. 19.
- 3. Indische Altertumskunde I. pp. 127, 782; II. 167, 170, 716 n. 5.
- 4. For the Interchange of k and x and t and d in Greek cp. the literature referred to by Tarn on Greek names of the Tochari in The Greeks in Bactria and India pp. 515-19; for the confused spelling of names, leading to the confusion of names cp. Tarn's discussion of Pāṇḍava-Pāṇḍu and Pāṇḍya op. cit. pp. 511-12; for a case of the bewildering variety of spelling in names cp. Howorth's account of the spelling of Jingis Khan in History of Mongols I. p. VIII and Rhys David's discussion of the spelling of the name Yuan Chwang in Watters I. X-XIII.
- 5. McCrindle, Invasion of India on 156. Brown BSOS I, 1-28.

Gujarāt may, in all probability, have something to do with the famous Kathas. It were, again, the Kathas, who, issuing from the lower parts of the Panjab, established themselves in Surāṣṭra and gave the name of Kāṭhiāvāḍ to the great peninsula of Gujarāt and the name Kanthian¹ gulf to the flat curve from the Indus mouth to the east of Gujarāt.

The Kambi-stholoi, through whose dominions the Hydrotes or Hyrotis (Rāvī) flowed in the times of Megasthenes may represent the Kapiṣṭhalas with their seat at Kapiṣṭhala, the modern Kaithal, a town near Thanesar; and Watters may

- 1. Ptolemy's Κανθικον. For the nasal element in Greek cp. Kapisthala-Kambistholoi; Epadrasa: Επανδρου; Menadrasa: Patalavatasa: πανταλεοντος; Amita: Αμαντας, ΙΙ αραβαλει ( a town on the Indus, Ptolemy VII. 1. 61) παρεμβολι; Adraistai (a people mentioned by Arrian ) = Andrestai in Deodor (Lassen II. p. 168 note); Αδειρα ; Ανδειρα (Ancient city of Phrygia noted by Ramsay in Asian Elements in Greek Civilisation p. 296); cp. also Maroundai of Ptolemy with Moredes of Pliny; Kanthaka (the horse of the Buddha) \( \text{kath} \) (IHQ. Sept. 1936 p. 525 ). For a general discussion of the matter cp. Weber, Hindu pronunciation of Greek and Greek pronunciation of Hindu words: Indian Antiquary II, pp. 143-150; Akrūra = Ankura: Lüders, ZDMG 1904 (Die Jātakas und die Epik ), Müller, Grammar of the Pālī Language p. 22; Pischel, Prak. Gramm. 74; for reverse cp. Gadāra and Hidhu (=Gandhāra, Sindhu), occurring in the later cuneiform inscriptions of Darius. referred to by Spiegel in Die Altpersischen Keilinschriften in Grundtexte mit Ubersetzung Grammatik und Glossar p. 136; Lassen I, p. 2 n. 4 and M. Müller, Transactions of the Ninth International Congress of Orientalists Vol. II, p. 29; kothubikiye= kautumbikīyāḥ: Bühler, Vienna Or. Jour. I. p. 172.
- 2. McCrindle, Anc. Ind. as described by Megasthenes and Arrian p. 197.
- Identification due to Schwanbeck; (Megasthenes Indica p. 33) the letter m being inserted as in Palimbothra. He rejects Wilson's (WP. II. 182) suggestion that the people may be identical with the Kambojas.
- 4. On Yuan Chwang I, p. 335; the old name of Kapitha being Sang-ka-she=Sānkāśya.

be right in identifying Kah-pi-ta, now restored to Kapitha with Kapiṣṭhala, a place located by Varāhamihira¹ in the Midcountry, the settlements of one race in different localities being not unknown to the world history².

Tradition<sup>8</sup>, dividing the Kathas into Marca-Kathas, Prācya-Kathas<sup>4</sup> and Udīcya-Kathas would place the last in the regions now covered by Almorā, Garhwāl, Kumāun, Panjāb, Kāshmīr and Afghānistān. We have hinted at the röle the Kathas may have played in the Panjāb and Kāṭhiāvār. In the north-east their traces may be detected in names like Kāṭhamāṇḍu (the capital of Nepal) and Kaṭyūr<sup>5</sup>, said to be the original seat of the Kaṭyūra kings, belonging to the solar race. Ptolemy locates

- Audumbara-kāpiṣṭhala-gajāhvayāś ceti madhyam idam Bṛhat-samhitā XIV. 4; Ind. Ant. XXII. p. 180; Alberūnī I. p. 300.
- 2. A Typical instance is that of the Gurjaras, who became so powerful that no fewer than four tracts of India received their name. Three of these are the Gujarāt and Gujarānwālā districts of the Panjab and the province of Gujarāt, and Alberunī mentions a fourth identified by Dr. Bhandarkar as consisting of the north-eastern part of the Jaipur terrritory and the south of the Alwar state. Details: Sir G. Grierson, BSOS. I, pp. 57-58. Cp. also the gradual spread of the Pandyas, Livis, Andhras, Latas, Malavas, Gonardas, Kekayas, Kuntalas and Asmakas in earlier times, noting the significance of such names as Uttara-tosalas+Daksina-Tosalas, Pūrva-Daśārnas+ Paścima-Daśārnas; Sumallas+Daksina-Mallas, Kurus+Uttara-Kurus; Pañeālas+Uttara-Pañeālas+Daksiņa-pañeālas, Kāśis+Apara-Kāśis+ Uttara-Kāśis etc. clearly indicating that all these races had different settlements in the various parts of India, other than their original one. Details: Sasibhūsana, Cal. Rev. 1931, 334-36; See also numerous Alexandrias founded by Alexander (near Khojend, Kābul, Merv and Kandhār etc. ).
- Cp. Introduction p. VII; also embodied in Kāśikā-vṛtti on Pāṇini IV. 3. 104.
- 4. Mentioned in Rāmāyaṇa II. 32. 18-19:
  ये चेमे कठकालापा बहवो दण्डमाणवाः । नित्यस्वाध्यायशीलत्वान्नान्यत् कुर्वन्ति किंचन ॥
  अल्साः स्वादुकामाश्च महतां चापि संमताः । तेषामशीतिं यानानि रत्नपूर्णानि दापय ॥

5. Bhagavad-datta, Vedic Vānmaya kā Itihāsa I, p. 184.

the Kambistholi', i. e. the Kapisthalas in or near Arachosia and Pliny finds, in Paropamisadae, a tribe called Cataces or Cateces; and this name need not necessarily be a mistaken<sup>8</sup> transliteration of the Greek Kat-oikioi (= settlers, village) but may possibly be a reference to one of those vrātya communities,4 which lived round about Kapiśa (= Kāfiristān) and the remains of whose ritualistic tradition can still be traced in that region; the more so, when we note that an extension of Aryan civilisation of India to those regions in ancient times is ensured by the city-names like Pūra, a good Sanskrit name for city and that the region from the kingdom of Porus in the Panjab upto Kāfiristān<sup>6</sup> in the north was considered by the orthodox Brahmanism prevailing in later times to the east of the Yamunā, to be the home of the Vrātya communities, called white Indians, which, forming the connecting link between the pure Iranians and the races of India, naturally showed signs of Persian influence and yet observed, in the main, the vedic ritual treasured in the Yajur-veda; and we know that Kathas or Kapisthala-Kathas were the foremost among the Yajurvedins; and when we view in this light the names

- Wilson, (Viṣṇu-purāṇa II, p. 182) and K. P. Jayaswal, (JBORS. XVI. 1930, p. 229) identify it with Kapiśa, which, according to them, equates with Kambojas.
- 2. Cp. Tarn, The Greeks in Bactria and India pp. 99; 482n. 3.
- 3. Suggested by Tarn, op. cit. pp. 99, 482n. 3.
- 4. Goetz, Epochen der indischen Kultur p. 145.
- 5. Cp. Edwin Robert Bevan, The House of Seleucus I, p. 272.  $P\bar{u}r$  = the chief city of Gedrosia = Belūcistān.
- 6. Goetz, op. cit. p. 136.
- 7. Isidore 10 referred to by Bevan, op. cit. I. p. 271; see also Manu X. 45 saying that many Aryans in degraded condition were driven out of Sapta-sindhu and lived in the mountains of the western frontier under the name of Dasyus, speaking the Aryan language or its corrupted form (=Paiśācī Prakrit).
- 8. Kaiyata on P. IV. 2. 138, 3. 101; Weber Ind. Stud. 13, 437.

Kapiśa¹ (= Kāfiristān) and Kapistet², we may venture a possible connection between the Kapiś (= Kapiśa = Kāfir) and Kapiṣthala, and suggest that either Kapiś stands for Kapi or Pāṇini's³ Kapiṣṭhala is, in reality, Kapiś+sthala, his prescription restricting the change of s into s (to gotra) after the dropping of ś, which is quite common in Sanskrit in such a situation; and it may perhaps be these Kaṭhas, who have left their remnants in Kāfirisitān in the form of Kati languages. And having in view the fact⁴ that the same early Indian language and script (Kharoṣṭhī and Brāhmī⁵) as found in the records of Niya Site,

- Identified with Kamboja by Levi: J A. 1923 II, p. 52; for literature on the word cp. Beal, Si-yu-ki I, pp. 54-68; Watters, On Yuan Chwang I, 123-24; Cunningham, Anc. Geog. of India p. 19; Stein, Anc. Khotan p. 56; Tarn, The Greeks in Bactria and India pp. 460-62 with copious references.
- 2. A place visited by the Chinese pilgrim: Watters, On Yuan Chwang I, p. 75; with different implications: McCrindle, Anc. India of Ptolemy pp. 303-4; Stein, Anc. Khotan pp. 53-51 with authorities quoted.
- 3. Cp. Kapiṣṭhalo gotre VIII. 3. 91; the authorities cite Kapeḥ sthalam Kapisthalam as a counter-example, which indicates that according to them Kapi is the name of the region and not Kapiś, but this again may be due to their ignorence of the historical truth.
- 4. Stein, Ruins of Desert Kathay I, Preface x; 240, 273, 286, 290, 291, 311-13, 379-80, 386-87, 393-94, 441, 459, 480, II 126; Innermost Asia I. 146, 147, 149, 154, 194, 201, 216, 222sqq; II 751, 758. Kharoṣṭhī records in Jade Gate (China) already in A. D. 20: Desert Kathay II. 114; details: Stein, Serindia I. 413sqq. "According to Samānī the country near Khuttal, at the beginning of the Muslim period had a special alphabet, which was preserved in books; in all probability this alphabet was of Sanskrit origin" W. Berthold, Turkestān down to the Mongol invasion p. 71.
- 5. C. L. Fabri (Indian Culture Vol I. 167-171) inclines to connect even the Hungarian Noteh script with the Brāhmī characters, extending thereby the Indian civilisation as far west as the Danube, a view ably propounded by Dr. Takaes in his famous article L'art

was in use also in Lop-nor and Jade Gate, the very threshold of China, during the centuries immediately before and after Christ for indigenous administration and business, (indicating thereby rather a political dominion exercised by the invaders from the Indian side and for a time, embracing the whole of the Tarīm Basin and even beyond that), and also bearing in mind the fact that many of the early Chinese¹ names of the Central Asian towns² were rendering of their Sanskrit equivalents, bestowed on them either by the early Indian visitors³ (or

des grandes migrations en Hongrie et en Extreme Orient published in the Revue des Arts Asiatiques of 1931.

- 1. Cp. Shu-le (= Kāśgar): according to Levi the abbreviation of ch'śa-lu-shu-tan-le meant as a transcription of \* Kharostra, the latter being the ancient name of Kāśgar from which the Kharosthī script of North-western India received its designation: see Levi, Bulletin de l'ecole d'extreme Orient II, pp. 735 sqq; again in 1904 in an article contributed to the same with wider implication, referred to by Stein in Anc. Khotan p. 49, and by Konow in Kharosthi Inscriptions p. XIV. According to Franke and R. Pischel the name Shu-le. a contraction of Ch'-ia-lu-shu-tan-le is a transcription of some such Sanskrit word as \* Kalusāntara, Kalusottara, meaning "(land) possessed of bad character." Cp. Kāśgar und die Kharosthi in Sitzungsberichte der Preussischen Akademie der Wissenschaften. Berlin, 1903 pp. 184-96; 735-45 noted by Stein in Anc. Khotan p. 49 and by Konow in Kharosthi Inscriptions p. XIV. For the bad character of the people of that land cp. Yule, Marco Polo I. p. 182; Kāśgar=home of the Khaśas: Watters, II, p. 291.
- 2. Dharmamitra, a city: Levi, J A. 1933, p. 27 n. 1.
- 3. Intimate contact with outside world becomes patent by the orderly enumeration of 64 scripts in Lalitavistara in Lipiśālāsamdarśana parivarta pp. 125-26; cp. also A Von Le Coq, Buried Treasures of Chinese Turkestān pp. 17ff.; O. M. Dalton, Treasures of the Oxus 7, 42-43; Tarn, The Greeks in Bactria and India p. 86; Berthold, Turkestān down to the Mongol invasion p. 387; Stein, Desert Kathay I. p. 140; for contact with Central Asia in yet earlier times: Childe, New light on the most Ancient East 210, 224, 250, 270; Patrick Carlton, Buried Empires 145-46; 158ff; Stein, Indo-Iranian Borderlands 183-84, 191-93; Innermost Asia II. 955-56

settlers?) or coined by the Chinese Buddhists on account of the holy nature of the language<sup>1</sup>, it may be somewhat interesting to refer here to Kāth<sup>2</sup>, the ancient capital of Khorezmia and the numerous town-names ending in —Kath<sup>3</sup>, found in the geographical survey of Transoxania, notwithstanding the fact that the interpretation<sup>4</sup> offered for these names by the Mongol historians, necessarily of late origin<sup>5</sup>, has no bearing on the Indian Kathas.

Further. The name Kiu-sa-tan-na, Khiotan or Khotan has attracted wide attention ever since, in 1820, A. Remusat published his great work "Histoire de la ville de Khotan, tirée des annals de la Chine" leading Hirth, Sarat, Stein, Watters,

(with references to Marshal); Cameron, History of early Iran pp. 17ff. with authorities quoted in footnotes.

- Such was the honour which India was held in during the Buddhist supremacy that Ssanang Setzen makes even the Mongol royal stock spring from that of Tibet and through it from Hindostān; details: Howarth, History of the Mongols I, pp. 32-33, 37.
- 2. For the location of Kāth ep. Bretschneider, Mediaeval Researches from Eastern Asiatic sources II, p. 63; Berthold, Turkistān down to the Mongol invasion pp. 144-46.
- Cp. Akhşīkath, Ardlankath, Yudhukhkath, Bārkath, Nūjkath, Būnjīkath, Faghkath, Arsubānīkat, Jankākath, Banākath, Najākath Kharashkath, Khudayankath and numorous others discussed by Berthold, op. cit. pp. 159-79.
- 4. "The word Kāth was used by the Khorezmians for a rampart or mound in the steppe, though there might be nothing inside it" Berthold op. cit. p. 144; cp. also Kāshmiri -Koṭh-Koṭṭa, in Kashmir village-names.
- 5. See the list of 34 historians collected by Howorth in the History of Mongols I, pp XVI—XXVII; the earliest of these Ibn al Athir was born in the year 1160 AD. Tabari, whom Athir utilized for the history of the first three centuries of Islam, is dated 923.
- 6. China and the Roman Orient p. 151.
- 7. Buddhist and other legends about Khotan, JASB, 1887, 193-203.
- 8. Ancient Khotan pp. 151-66.
- 9. On Yuan Chwang II, pp. 295-300.

Hedin, Bretschneider and Thomas to a variety of conjecture regarding the origin of this name; but the basis of their discussion, i. e. the Buddhist Indian, Tibetan and Chinese legends seeking to explain Kiu-sa-tan-na through its Sanskrit equation Ku-stana or Go-sthāna and ascribing the foundation of Khotan

- 1. Through Asia II. 776-87.
- 2. Mediaeval Researches II, pp. 47, 246-50.
- 3. "Whether Ku-stana originally meant the place of the Ku-people or the western town can hardly be determined." Asia Major, 1925, p. 261.
- 4. Yuan Chwang gives the legend as: In old times the country (Khotan) was waste and uninhabited. The god Vaiśravaṇa came to take up his abode there. King Aśoka's eldest son, who dwelt in Takṣaśilā, having had his eyes put out, his royal father in anger sent one of his ministers with the order to banish the men of the great family to the north of the snowy mountains and to establish them there in a desert valley. When the men, thus banished, arrived at the western frontier of the territory (of Khotan) they placed one of their chiefs at their head and gave the title king. At that time the son of the emperor of the eastern region (i. e. China) having been exiled, was dwelling upon the eastern frontier of the same territory (of Khotan). Urged by the people under him he also assumed the position of king.

Some time passed, before the two colonies came into contact. One day the two kings, while hunting...came to dispute about the supremacy...upon the appointed day their armies met, the western king was defeated, and was beheaded.

Then the Chinese prince decided to settle in the district between the torritory, which he occupied and that in which the Takṣa-śilā people had settled. When this king found himself octogenarian and still heirless he prayed to Vaiśravaṇa for a son, and the boon was granted in a miraculous manner, a child being produced from the god's forehead. Then to provide milk for the boy the god caused a teat to rise up on the piece of the earth and from it milk issued; hence came the name of the country Ku-stana ( = earth-teat ). Details: Stein, Anc. Khotan pp. 155-58; Watters, II, 295-96; Beal, Si-yu-ki II, pp. 309-14.

to the Indian Buddhist' immigration in the time of Aśoka' may be nothing but a garbled version' of the Kaṭha-wanderings from the region of the ancient Taxila' or Kashmir; and the suspicion that the early Indian immigrants into Khotan were our Kaṭhas, is turned into a probability, when we note that it is feasible to derive the word Khotan from Kaṭha by adding to the word Kaṭha, the Khotanese suffix—na<sup>5</sup>, indicative of the sense of belonging to with a transfer of the aspirate on k;

- L. de la Vallée-Poussin, L' Inde aux temps des Mauryas et des Barbars, Grees, Parthes et Yue-tchi (Histoire du Monde Vol. VI., 1) pp. 321-22 with references.
- 2. Prof. Thomas questions the veracity of the old tradition. According to him Asoga and Kunala are very well explicable from the Khotanese language itself. Cp. his article: Names of places and persons in ancient Khotan in Festgabe Jacobi p. 56. Konow seems to favour this view: Kharoṣṭhī Inscriptions p. lxxii.
- 3. There is a motive in this transformation. Given the fact that tradition connected the foundation of Khotan with an Indian immigration, the Buddhists connected it with the time of Aśoka, and the miraculous transfer of Aśoka's exported son Kuṇāla to Khotan supplied the simplest expedient for immigration into the traditional story.
- 4. The evidence of the Kharoṣṭhī documents secured by Stein from the Niya Site proves that an Indian language, closely allied to the old Prakrits of the North-western India, was in use for administrative purposes throughout the Khotan region about the middle of the 3rd century A. D. The records are written in Kharoṣṭhī script, and in India this script was peculiar to that region of which Taxilā and the adjoining Gāndhāra were the historical and cultural centres for centuries before and after the commencement of the Christian era. details: Stein, Anc. Khotan pp. 163, 205, 368-69, Ruins of Desert Kathay I. pp. 290-91; M. Jules Bloch, Le dialecte des fragments Dutreuil de Rhins in JA. Xe Séries I, XIX 331 sqq., also referred to by Konow in Festschrift E. Windisch p. 86.
- 5. For detailed treatment of the suffix—na cp. Thomas, Festgabe Jacobi p. 54. Cerebrals are rare in Khotanese; for the interchange of  $\ddot{a}$  into  $\ddot{o}$  cp. Khotanese Mo-rgu-de-se = Skt. mārgadesin; also the suffixes—na=no, ta=to quoted by Thomas op. cit. p. 266.

- (b) that it is not possible to account satisfactorily for the language or the script (Kharosthī) of the documents found at the Niva Site in Khotan by the spread of Buddhism' alone, seeing that Buddhism brought to Central Asia only the use of Sanskrit as the ecclesiastical language and the writing in Brāhmī characters; nor does the fact of a temporary extension to eastern Turkestān of Saka or Kuṣāna² power from the northwestern border-lands of India seem sufficient to explain the transplanting of an Indian language and its adoption for ordinary use among the people in that far-off country; (c) that both Yuan Chwang and the Tibetan annals of Li-yul agree in making the event of founding Khotan take place before the introduction of Buddhism into Khotan; (d) that according to the explicit and significant statement of the former's the Arhat, who went into samādhi, came from Kāśmīr; (e) that there is an unmistakable resemblance of Khotan and Kāśmīr legends; (f)
  - For details op. Stein, Serindia I, p. 243; Konow, Kharosthi Inscriptions pp. LXXIII-IV.
  - Cp. Beal, Si-yu-ki II, p. 312; Watters, II, p. 296; Stein, Anc. Khotan p. 164.
  - 3. Watters, II. p. 296; Stein, Anc. Khotan p. 164.
  - 4. Maintained by Goez: Epochen der indischen Kultur, pp. 165-66.
  - 5. According to the "Annals of Li-yul" the country of Li-yul, originally, an inhabited country, was converted into a lake by its Nāgas, whom the bad treatment accorded by the people to certain rṣis, had angered. When Buddha visited Li-yul...he enveloped the lake with rays of light.....dwelling for seven days on mount Go-śṛṅga or Go-śīṛṣa the blessed one predicted that after his death the lake would dry up and become a country called Li-yul with the city of U-then, as its capital. See Stein, Anc. Khotan p. 160. Similar is the account of the foundation of Pravarasena's capital; the present Kāśmīr, see Stein's note on Rājataraṅgiṇī 339-49. For a similar legend of Narapura cp. Stein, Ancient Geography of Kāśmīr, p. 172; Mahāvaṃśa XII. 3; Nalinākṣadatta, Gilgit Manuscripts, I. p. 11; for Kāśmīr legends in general cp. Nīlamatapurāna.

that there occur a number of names' in Khotanese manuscripts, which contain the names of persons connected with their foundation, and Stein has shown that similar foundations in Kāśmīr were normally designated by names consisting of the names of the founders, followed by the word *bhavana* ( = abode ); (g) that there is a curiously striking similarity in general appearance of features between the Khotanese and the Kāśmīrians: (h) that according to Hoernle's political connection between Kāśmīr and Khotan existed at an early historical period; (i) that according to Thomas the termination -ta, so very common to Khotanese names, such as Ageta, Kuñita, Koñeta, Malbhuta and Salveta is nothing but the common -ta of Kāśmīr names like Argata, Jaiyata, Kaiyata, and Mammata; (i) and that Ptolemy and Ibn Muhalhil actually spell Khotan as Xaitai and Xatian- a nearer approach to Katha'- and we have already seen that Kāśmīr was the very stronghold of the Kathas, and the period of the Kāśmīr immigration into Khotan, required by the Khotanese tradition one, during which the Kathas, in the words of Patañjali, were at the peak of eminence, culminating, on the one hand, in their spread towards south, where they implanted their name on the Surastra in the form of Kathiavar, and, on the other, towards north-east, where they, starting separately,

- 1. Thomas, Asia Major 1925, pp. 266-67.
- 2. Rājatarangiņī Trans. II. p. 369.
- 3. Stein, Ancient Khotan pp. 160, 165.
- 4. JASB. 1899, Extra No I pp. 13sqq.
- 5. Festgabe Jacobi p. 54.
- 6. VI. 15 quoted by Yule in Kathay I, p. 164 n. 2.
- 7. Cp. abstract of the travels of Ibn Muhalhil in Kathay I. p, 250 n. 2.
- 8. For the interchange of k and kh cp. Khushana for Kushana discussed by Konow in Kharoṣṭhī Inscriptions p. xlix; in Greek names: Tarn, The Greeks in Bactria and India p. 518.
- grāme grāme Kāthakam Kālāpakam ca procyate on Pāṇini IV.
   101.

or in a combined wave rolling from the north-western Panjāb (Taxilā) and Kāśmīr, bestowed their name on Khotan; and tradition has, indeed, though unwittingly, immortalized them for this their rare spirit of quest and venture by naming some of their divisions as Carakas, Cārāyaṇīyas and Āhvarakas, the terms meaning wanderers and curiously enough to the classical authors and Alberūnī the Kaspeiroi, i. e. the Kāśmīrians, the original bearers of these designations, are famous, among the Indians, for their fast feet.

Notwithstanding these indications I would have agreed to the Buddhist version of the origin of the name of Khotan and would have also taken into account the names Sakastān, Seistān Hindostān etc., where —stān equates with —sthāna, had it not been for the numerous finds connected with the practice of producing fire by churning of small wooden sticks, invariably accompanied by a profusion of records written in ancient Indian script and language at Nīya Site, Lop-nor and regions to the extreme east of the Tarīm Basin, finds, which, on account of the alleged primitive nature of the method of fire-producing by the side of so much evidence of so highly organised civilization, remained an enigma to Sir Stein, but, which, now, taking into consideration the factor of Vedic ritual in the Kaṭha-migrations from Taxilā and Kāśmīr, can be easily explained as survival of the Śrauta and Gṛhya sacrifices per-

- Car, ~hvar 'go'; to be distinguished from the Carakas connected with the Taittirīyas. "The Carakas of the Vedic period may be pointed out as the forerunners of the Parivrājakas of the 6th cent. B. C." Nalinākṣa Datta, Early Monastic Buddhism p. 31.
- 2. Stein, Rājataranginī, Translation II, p. 352; R. C. Kāk (Ancient monuments of Kāśmīr p. 5) does not refer to Alberūnī.
- 3. Stein, Ruins of Desert Kathay I. 313; at the sites of Niya, Endere, Ya-men: op. cit. p. 393.
- 4. Stein, Ruins of Desert Kathay I pp. 386-87; votive offerings in Kharoṣṭhī in Miran: op. cit. p. 459.

formed by the Vedists, in which the fire is, so often, required to be produced by means of the churning of the *araṇīs* (= the two wooden sticks).

And although owing to the extreme obscurity of this period of Indian history it is not possible to define these *Katha*-wanderings in term of years or even centuries, we may, yet, assign to them the first century after Christ as lower limit on some such ground:—

Patañjali¹, who testifies to the wide currency of the Kāṭhaka āmnāya, flourished about 150 B. C. and pre-Christian definitely are the reports, in their original, in which the Kaṭhas, the Kathians of the Greeks, are praised for their war-like propensities. The legends, both from Khotan and Tibet patently state that the country of Khotan was founded beforé the introduction of Buddhism into that region², and the culmination of this event took place somewhere in the first century A. D., when Kaniṣka³, the great propagator of Buddhism flourished and stimulated the influx of Indian civilisation into central and eastern Asia; and the ascription of some such early date to these Kaṭha-wanderings fits in well with the fact that the Purāṇas, while explaining Caraka, Cārāyaṇa and Āhvaraka, show no notion of their proper historical basis, but,

- This is chiefly based on the strength of his reference to Puşyamitra's Horse sacrifice as a contemporary event. De la Vallée-Poussin (L' Inde aux temps des Mauryas et des Barbars, Grecs, Scyths, Parthes et Yue-tehi pp. 199-202) puts him much later than 150 B. C. on the basis of his mention of Śakas about which cp. Bhandarkar, Indian Culture I. p. 275 with de la Vallèe-Poussin's reply: op. cit. II, p. 584.
- Details: Stein, Anc. Khotan pp. 156-58; Watters, II. 295-96; Beal, Si-yu-ki II, 309-14.
- 3. Konow, Kharosthi Inscriptions pp. lxxv-lxxix; Cambridge shorter History of India pp. 76-77; Johnston, Buddhacarita p. xvii.

have, instead, concocted mystic legends of the mythic personages as originators of these schools.

Further, we have seen that classical writers mention, in the Panjāb, a tribe named Kathian¹, whom Alexander, after defeating Porus, fought and subdued; the same name, exactly in the same form occurs in a list of town names in an inscription of Rameses³ III. According to Myres Kathian here is to be identified with the present Kition,⁵ and it may not be too rash to suggest that Kition is a cognate of Ketians of Homer, whom Mr. Gladstone⁴ would identify with the Hattis or Hittites, the Khata⁵ or Kheta of the Egyptian monuments, Khatta or Khate of the Assyrians, the words being equivalents of the Hebrew Kheth or Khithi⁶. Now, compare Kathian of the classical writers with the Kathian of Rameses III and equate the Indian Kaṭha with the Egyptian Khata, the identification of the pairs would seem irresistible, the more so, when we note that all these cognates are originally tribal names.¹

Now, Prof. Sayce fixes the primæval home and starting point of the Hittite race near about Kappadokia, where, according to Sir Charles Wilson<sup>8</sup>, the Hittite type is still found, specially among the people living in the extraordinary subterranean towns; and we know that in the early Persian cuneiform

- 1. See introduction p. vii.
- Myres, Who were the Greeks p. 124; the long reign of about 67
  years of Rameses II came to an end about 1221 B. C. Rameses III
  may be placed about 1200 B. C.
- 3. Myres: op. cit. p. 124.
- 4. Quoted by Sayce in The Hittites (1095 edition) p. 164.
- 5. Sayce, The Hittites p. 22; Campbell, The Hittites Vol. I. p. 9.
- 6. Op. cit. pp. 105-6.
- 7. For names like Mysia, Shardina (from Sardes) Lycia, Cilicia (Karkisha=Karke) Achaeans (Ahhiyawo) etc. cp. Raymond Weill, Phonicia and western Asia pp. 129 ff.
- 8. Quoted by Sayce: op. cit. p. 133.

inscriptions, of about 500 B. C. Kat-patu-ka¹ or Kat-padu-ka is the name of Kappadokia, meaning the land of Kats and Kat is obviously a tribal name connected with such words as Kataonia, the tribe or tribes, intended, being presumably none but the Khatas of the Egyptian monuments. Needless to suggest that like Kappadokia or Kataonia, the town name Kathain also is based on the tribal name Katha, the people, (Kaṭhas) whose eastern branch, had, about the same time presumably established their home in the northwest of India.

Further; the Egyptian monuments teach us that the Hittites were a people with yellow skins and Mongoloid features and that their eyes and hair were black. To stretch the point further, legend names Hellan to be the father of all the Greeks; and this Hellan had three sons, Aelos, Dores and Xuthus or Xouthus, where the last name simply means the brown man. Hittite remnants in Greek population are generally admitted and etymological connections between Katha and Xuthus may not be altogether ruled out; the more so, when we note that Hattis, i. e. the children of Heth were also yellow or yellowish brown. And although one may object to the equation of Khata with Xuthus, there need be no hesitation in equating or even identifying Khata with the Greek Xanthe which also meant brown including yellow or golden and which

- 1. Discussed by W. M. Ramsay in Asianic elements in Greek civilisation p. 16.
- 2. Sayce, The Hittites pp. 16 ff, 132ff;
- 3. Myres, Who were the Greeks xxiv, 86, with literature cited in notes on p. 553.
- 4. For the discussion of Xanthe cp. Myres op. cit. pp. 192-99 with literature quoted on p. 567. On the insertion of nasalisation in Greek names cp. Introduction p. IX, Ramsay, Asianic elements in Greek civilisation p. 90
- 5. Myres, Who were the Greeks p. 194.

appears in Homer's language of gods¹ as Xanthos², the gods language being presumably none but that of the Hittites³; and we know that blondness, ascribed to Olympian gods, was also characteristic of their original worshippers, i. e. the Greeks⁴, and blond are indeed described to be the Aryan invaders of India in their own early literature. Now, compare the Indian Kaṭha, Hittite Khata and Greek Xanthe the irresistible conclusion will be that the bearers of these designations originally belonged to one and the same stock.

Now, the discoveries of the cuneiform tablets of Arzawa and Boghaz Keui, the capital of the Hittite empire ensure, according to Hrozny, Forrer Friedrich and others, the Indo-European character of the Hittite (Nasi-li) language and the presence of a treatise concerned with chariot-racing or horse-training, containing numerous words of a technical kind, which are purely Sanskrit and not European or Iranian (which in later times are distinguished from the Indian forms by well-marked phonetic differences) coupled with the find of a Hittite national religious poem, celebrating the slaying of the great

- 1. The language of gods and of men in Homer: Ramsay, Asianic elements in Greek civilisation pp. 299-300.
- 2. The horse of Achilles, and the chief river of the Trojan plain was called by the gods Xanthos and by men Scamander.
- 3. There must have been some holy language about which Homer had some knowledge. There was such a language in the Hittite inscriptions of Anatolia, and in it are expressed prophecies; details: Ramsay, op. cit. p. 300.
- 4. Myres, op. cit. 192ff.
- 5. Boghaz Keui Studien pp. 180 ff.
- 6. Die Inschriften und Sprachen des Khatti-Reisches In ZDMG. Vol 72. pp. 174–269.
- 7. Die Hethitische Sprache: op. cit. 153-173; on p. 173 he refers to Kundtzon, Bugge, Torp, on p. 154 to Bork, Jensen, Weidner, Marstrander, Sommer and others advocating the same.
- 8. Sayce, The Hittites, pp. 191ff; Myres, Who were the Greeks pp, 104ff.
- 9. Sayce, The Hittites p. 223. See also Kretschmer (Kleinasi et Forsch.

serpent, a legend so very frequently familiar in the Veda, would bring the Hittite closer to Indian. Further, the treaty', in 1360 B. C., between the kings of Hatti folk, then dominent in Asia Minor, and of the Mitanni people in northern Mesopotamia, some of whose chiefs bore such characteristically Aryan names as Shuyardata<sup>2</sup> (Sūrya-dāta ηλιοδοτοσ) and Yazdata (Yazddata) is sanctioned in the names of Babylonian and Mitannian deities; and four of the eight Mitannian deities, have the names of Aryan Gods, i. e. Indra<sup>®</sup>, Varuna, Mitra and the twin Nāsatyas, all familiar from the earliest Arvan literature of India. Further, the Mitanni people had a grade of fighting men called Marianna, which could represent Vedic Mārya for "young warriors" and a Mitannian document, dealing with the management of horses, used Aryan words for the numerals 1, 3, 5,.7 and 9. These people were presumably, Indo-Iranians, one might almost call them old Hindus, and they may be connected with the Kassites', the Kissioi of the Greeks, who seem to have called the sun Suryas, whose word for god was bugas (slav bogŭ) and who possessed a wind-god Buriaš (βορὲας) and a storm-god Maruttas (Marut).

Now, the Mitanni or Matieni, who have frequently figured in the early history as Manda<sup>5</sup>, Mada, Amadai, Madai, Madoi,

- I. 297ff.) who claims to find in Hittite mythology a reference to *Innara* (=Indra?) as aiding the storm god to destroy a dragon by inducing a certain Hupasiya to make the dragon drunk and to charm him.
- 1. Myres, (Who were the Greeks) gives an exhaustive bibliography in his note on p. 555.
- 2. H. R. Hall, The Hittites and Egypt in Anatolian Studies p. 175.
- 3. Discussed in detail by Forrer: op. cit. p. 251.
- H. R. Hall, op. cit. p. 175; Raymond Weill, Phoenicia and Western Asia p. 43. Peterson, Personal endings of the Hittite Verb, AJP. 1932, 193-212. For a different view cp. Myres, Who were the Greeks pp 102, 391; Patrick Carlton, Buried Empires 264-65, 272-276.
- Details: Forrer, ZDMG. 72 p. 247; Giles, Cambridge Ancient History Vol. II, p. 15.

Mannai, Martiavoi, Martinvoi and who may possibly be identified with the Medes, had formerly neither tilled nor reaped their land and it was a king of the Hittites who made of them vassals and compelled them to be tillers of the soil, thus converting shepherds into husbandmen; and the bond between these two races having been once established, it was cherished till late and preserved by the Kappadokian Hittite dynasty. And just as on the plateau of Asia Minor we find, in the 15th century B. C. the Khata and Mitannis, the two ancestors of the Sanskrit-speaking<sup>2</sup> tribes of north-western India amicably living side by side, so also, about the same time, here in north of India, we find the Kathas and Maitrayanas, flourishing side by side as the two chief divisions of the Yajurvedins; and is not this parallelism between the two pairs here in India and there in Asia Minor (the home of the parent Indo-European speech according to Forrer ) striking enough to evolve the identity of, or a vital connection between the Khata and the Katha on the one hand and the Mitanni and Maitrayani on the other?

Kretschmer<sup>8</sup>, Konow<sup>4</sup>, Mironov<sup>5</sup> and others<sup>6</sup> have put down the names mentioned in the treaty as purely Indian; and this, if true, would suggest a migration, or an invasion of *Katha*+

- 1. According to Boghaz Keui documents: Giles, op. cit. p. 15.
- 2. Sayce, Languages of Asia Minor in Anatolian Studies p. 393.
- 3. KZ. IV. 78ff.
- 4. The Aryan gods of the Mitanni people; he points out that in part these gods are purely Indian.
- 5. Acta Orietalia XI.
- 6. Hrozny, Hüsing, Ungnad all maintain that the element is not Iranian, but specifically Indian; for sources cp. Sydney Smith, Early History of Assyria p. 385. Purely Indian: PGiles, Cambridge Anc. History II. p. 13. Old Hindus: Hall, Anatolian studies p. 175; Skt-speaking tribes of India: Sayce, op. cit. p. 393. See also H. Bruce Hannah 'Aryan Origins (Sir Āsutoṣa Mukerji Vol. p. 112) where he calls the Hittites Phallus-worshippers and devotees of the Solar cult.

Maitrāyanī folks from northwestern India' towards west; and if close trade connection between the Tigris and the northwestern provinces of India is acceded to as early as the 3rd millennium B. C.<sup>2</sup> and if there be a possibility of a racial<sup>3</sup> connection between the Sumyrian and certain early folks in India about the same time, there seems to be no occasion to deny the possibility of the Katha migration in Vedic times. though we may not have at this early date the record of Indian princes carrying their conquests so far afield; and if the names, occurring in the treaty be admitted Aryan we should, at least either assume that the Khatas and Mitannis were a people, who spoke Sanskrit, but had not yet found their way to the northwest of India, or more plausibly the main wave of the Katha+ Maitrāyanas had travelled to the northwest of India, while a remnant thereof remained behind and marched to the direction of Asia Minor.

1. Have the *Chattis* of Germany anything to do with the *Khatas*? Wolfgang Menzel writes (History of Germany Vol I, pp. 3-4):—

"There are clear indications of an eastern origin (of Germans) and traces of an affinity between our language and that of ancient India are still perceivable. Woden, who was worshipped by the Germans as the father of the gods is the Indian Buddha, the father of the twelve Ditis......Many are of opinion, that Buddha was the most ancient and the only god of Indians, until the religion of Brahma, together with the division into castes, was introduced...It is certain that after this the lower castes rebelled against the priests, and chose a new Buddha for their god, who is still worshipped in some parts of India. From the warlike castes, who thence migrated northwards, may have sprung these brave and warlike nations (Germany etc.) met with, at the later period, in the north as worshippers of Woden or Odin, from whom the German tribes trace their descent" (?)

- 2. Muir, Sanskrit Texts Vol I. p. 488 and Vol. II, p. 423.
- 3. Childe, The most Ancient East pp 198-199.

It can be argued here that the Kāṭhaka school being comparatively of late Indian origin how could its followers be expected to be in Asia Minor so early, but this argument becomes invalid, when we remember that it was not from this particular school of the Yajur-veda that the Kaṭha race derived its name; it was, on the contrary, from the Kaṭha¹ race that this particular school of the Yajur-veda obtained its name; and thus, the Kaṭha race being preexistent to the Kāṭhaka lore, they could be reasonably expected either to have gone out from India into Asia Minor or, again, to have simultaneously or separately started towards India and that part of the world.

We have noted that the Khatas were a people with yellow skin and Mongoloid features; they originally came from the regions' to the east of the Caspian Sea, which are generally

- 1. Cp. Patañjali on Pāṇini VI. 3. 42 जातेश्च इत्युक्तं तत्रापि पुंबद्भवति । कठी वृन्दारिका, कठवृन्दारिका। कठजातीया, कठदेशीया; hence it was that some of the Kathas are founders of other schools of the Yajur-veda (e. g. Taittirīya school, the last chapter of the Taittiriya-Brāhmaṇa being called Kāṭhaka; details: Weber, Ind. Stud. Vol. III. pp. 376, 86, 90, 94, 96, 452). They are associated even with the Rg-veda, for which cp.Bahvṛcānām apy asti Kaṭhaśākhā: Haradatta, Padamañjarī on Pāṇini VII. 4. 3. See also Śaṅkara on Chāndogyopaniṣat I. 4. "Kaṭhādijātāv eva" etc.
- 2. Cp. Charpentier, The original home of the Indo-Europeans (Bulletin of the School of Oriental Studies. Vol. 4 p. 164;) in which he discusses the problem in detail; for a slightly different view cp. Fritz Schachermeyer, Wanderungen und Ausbreitung der Indogermanen in Mittelmeergebiet in Festschript für Hermann Hirt pp. 233-235 with literature quoted in footnotes. Schuchhardt, Die ersten Indogermanen, Sitzungsber. der Königl. Prussischen Akad. d. Wiss. Phil-hist. Klasse 1938, pp. 215-234. The geologist Barrell ("Man and the Himālayas arose simultaneously, towards the end of Miocene period, over a million years ago") and Elliot Smith ("The common ancestors of anthropoid apes and men probably occupied northern India during the Miocene Epoch" Early Man p. 3-7) discussing the origin of man do not disturb the settled theory about the original home of the Aryans.

called Central Asia, with the neighbouring plains of Turkestan. They were probably near neighbours of the Mongols, Huns etc.; and it may be interesting in this connection that the name Khata meaning "yellow" was inherited, in later times, by a number of tribes, known collectively as Kaitan, Khitat, or Khitai, which inhabited, for centuries, a country to the northeast of China, and gaining power, overran, in the 11th Century A.D., the northern China and the adjoining regions of Tartary and bestowed, ultimately, their racial names on China in the form of Kathay, Khitai, Kitai and Kitaia etc., by which it became familiar to the Arabs, Persians, and Turks and through them to the mediæval writers of Europe.

#### THE KATHAS—THEIR DECLINE

Such may have been, in brief, the wide prevalence of the Katha race, who, not only occupied a pre-eminent position in north India, but also seem to have carried their name to distant

- 1. For Kaitai of Ptolemy, Kathea of Strabo, Kataia of Arrian ep. Yule, Kathay I. p. 146n. 2. For details regarding Khitan ep. Howorth, History of the Mongols I. Chapter 1.
- 2. M. Pauthier believes that the statement of Manu describing the Chinese to have been degenerate Kşatriyas may be partially correct and that people from India passed into Shan-si, the westernmost province of China, more than one thousand years before the Christian era, and at that time formed a state named Thsin, the same word as China. According to Yule (Kathay I. p. 2) there is also in a part of the astronomical system of the two nations (India and China) the strongest implication of very ancient communication between them, so ancient as to have been forgotten even in the far-reaching annals of China; A Conrady (Indischer Einfluss in China in 4 Jahrhundert v Christ, ZDMG, 1906. Vol. 60, pp. 335-354) has established, in detail, a very early connection between India and China in the field-of Philosophy, Medicine, Music etc, and has referred to various authorities maintaining the same; and all this would tempt to suggest a connection between the Indian Katha and the Chinese Kathay, but all the Mongolian authorities do explicitly connect the term Kathay with the Manchurian races.

lands, before Buddhism triumphed and carried into almost all these lands the wheel of Karma and subsequently established it in Central Asia, China and farther east. And it may be instructive to note in this connection that Kāśmīr, which was the very stronghold of the Kathas in earlier times, became, in later times, one of the most important and famous lands in the history of the spread and development of Buddhism<sup>2</sup>. In the literature of Buddhism we find frequent references to this region in terms of praise and admiration. The pious, learned and eloquent bretheren of this region seem to have had a great reputation even at the time of king Aśoka, who is represented as calling on the disciples of Buddha dwelling in the charming city of Kāśmīr to come to his council. It was, indeed, in Kāśmīr that under Kaniska, king of Gandhāra, the universal Buddhist council was held, which fixed and expanded the sacred The Buddha himself is said to have prophecied that Kāśmīr would become rich and prosperous as Uttaravat, that Buddhism would flourish in it, the number of disciples being beyond counting and that Kāśmīr would be like Indra's pleasure-garden and it would be a real great Buddhist congregation.

Aśoka, Kaniska and Harsa held Buddhist councils and the first is said to have sent out envoys, including his own

- 1. Cp. Beal, Si-yu-ki, Buddhism in China; Watters, On Yuan Chwang, Charles Eliot, Hinduism and Buddhism; accounts will be found in all general works on India like those of R. Grousser, de la Valle'e-Poussin and P. Masson, Oursel and others. For later influences in Central Asia see the works of Sir A. Stein and A Von le Coq; for those in the Paropamisadae the Memoirs of the French Archæological Mission.
- Stein, Ancient Geography of Kāśmīr pp. 13-20; Watters, on Yuan Chwang I, p. 264; M. Müller, Transactions of the Ninth International Congress of Orientalists Vol II, pp. 31-32; Nalinākṣadatta, Gilgit Manuscripts I. Intr. pp. 5-45.

brother and sister, all over India, Greece, Ceylon and other parts of the world for the propagation of Buddhism, and Buddhism held its own for centuries in lands far and wide, till, in India, Brahmanism was revived in the form of Hinduism, and sects like Saivism, Vaiṣṇavism emerged triumphant and Buddhism itself turned into a sort of tantric religion, finally

- 1. For details of the conflict between Buddhism and Hinduism op. Goetz, Epochen der indischen Kultur pp. 299-301, where he quotes Tārānātha's History of Buddhism; For a different view cp. S. K. Iyengar who says (Beginning of south Indian History): "the three rival systems of Brahmans and those of the Jainas and Buddhists flourished together each with its own clientele unhampoed by the others in the prosecution of its own holy rites".
- 2. Buddhism itself was influenced by Hinduism; when Bhakti—the essence of Hinduism—began to penetrate Buddhism may be uncertain, but it substituted devotion to the person of Buddha for the original idea of Buddha as a teacher, and was one of the factors which led to the divine Buddha of the Great vehicle. By about 100 B. C. the Bhāgavata, religion was well-established in places as far distant as Taxila and Vidiśā as is shown by the column at Besnagar of Heliodorus the Bhāgavata from Taxila and by another column two miles away at Bhilsa, set up by a man named Bhāgavata in connection with the temple of Bhāgavata and dated in the reign of the Sunga King Bhāgavata. Details: Tarn, The Greeks in Bactria and India p. 406.
- 3. Saivism having a history going back to the Chalcolithic Age or perhaps even further still, is the most ancient living faith in the world. It fell into disuse during the ascendancy of Buddhism, cp. Sir John Marshall, Mohenjo daro and the Indus Civilization p. VII.
- 4. For details cp. Goetz, Epochen der indischen Kultur pp. 302ff, where he quotes Sädhanamälätantra. Täntric Buddhism is represented in works like Āryamañjuśrīmūlakalpa, Suvarņa-prabhāsa-sūtra and Gilgit manuscripts and is typified in:—

बौद्धदेशेऽथर्वनेदे महाचीने सदा जज। तत्र गत्ना महाभावं विलोक्य मत्पदाम्बुजम् ॥ मत्कुलको महर्षे त्वं महासिद्धो भविष्यसि ॥

Rudrayāmala, Paṭala XVII. See also the rise of Sahajiyā sampradāya from Buddism in the History of Bengali Language and literature

disappearing from India proper. A curt reference to this rivalry between the two religions may be read in the following lines of the स्वयंभुष्राण: 1—

इति ज्ञात्वा मानवाश्च ब्रह्मक्षत्रियवैश्यजाः। शुद्रादयोऽन्यलोकाश्च सदा बौद्धं प्रपृत्रितम् ॥ सदा बौद्धं प्रपूज्याच खयंभोश्च प्रभावतः। लोकनाथप्रभावाच समिख्यं च भविष्यति॥ पुनरपि शृणु मैत्रेय असौ नेपालवृत्तिकम् । भूते दीघें वर्तमाने बौद्धधर्मं च केवलम् ॥ अनेकैर्जनसंकीर्ण ि भिक्षभिक्षण्यपासकैः । बोधिसत्त्वै महासत्त्वैः वाशितं तत्र सर्वदा ॥ खयंभूरुत्पन्नाद्विशेषैरत्र यस्मि मंडले । अवास्मिन्नपि काले च केवलं बुद्धधर्मकृत ॥ इति ज्ञात्वा अत्रजा वा अन्यदायातजा अपि। विशेषेणात्र नेपाले शम्भपूजां करोति च॥ यदा भविष्ये काले च अत्र नेपालमंडले। शैवधर्म प्रवर्तते दुर्भिक्षं च भविष्यति॥ यथा यथा शैवधर्म प्रवर्ततेऽत्र मंडले। तथा तथा च अत्यर्थं दुःखपीड़ा भविष्यति ॥ बौद्धलोका गणा येपि शैवधर्म करिष्यति । ते सर्वे कृतपापा च नारकं च गमिष्यति॥ शैवलोका जना येऽपि बौद्धधर्म प्रवर्तते। तस्य पुण्यप्रशादाच सुखावतीं गमिष्यति॥ ये च या वा मन्ज्यात्र बौद्धनिंदा करिष्यति । ते सर्वे कृतपापा च पापभोग्यं करिष्यति ॥ मानुष्या ये च या वात्र बौद्धपूजां करिष्यति । तस्य पुण्यप्रशादाच स्वर्गभोग्यं प्रापिष्यति ॥

And we know that religious rivalry between Buddhism and Brahmanism was acute at a time, when foreign hordes

( by Dineśacandra Sen ) pp. 38 sqq; Sūrya Kānta, History of Hindi Literature p. 132. Tantric religion had its origin in Kāśmīr; Calcutta Review, 1933, pp. 219–30.

1. Edited by M. M. Hara-Prasāda Śāstrī, pp. 499-500.

of the Śakas, Hūṇas, Ābhīras and Gurjaras were pouring into India from the northwest, and, being befriended by the Buddhists, were causing unparalleled destruction of the Hindus as may be read in the following lines of the Yuga-Purāṇa¹:—

ततस्तस्मिन् गते काले महायुद्धसुदारुणे। कृषिं नार्यः करिष्यन्ति लाङ्गलोल्वणपाणयः॥ दुर्लभत्वान्मनुष्याणां क्षेत्रे स्युस्ता धनुर्धराः। प्रक्षीणाः पुरुषा लोके दिश्च सर्वासु पर्वसु॥ तदा संघातशो नार्यो भविष्यन्ति न संशयः॥

It was, perhaps, during this period of tremendous destruction, wrought by the Śakas in the Upper India that many of the Vedic schools disappeared and several sūtra works on śrauţa and grhya ceremonial, were lost forever². And it was perhaps during this period of confusion and destruction that the Kāṭhaka lore, the lore of the foremost race of the Yajurvedins³ was lost and forgotten to such an extent that the author of the Mahārṇava⁴, while assigning the geographical position

- Edited by K. P. Jayaswal in the Journal of Bihar and Orissa Research Society Vol. XVI, 1930 p. 22.
- 2. Tradition would extend the same fate to so monumental a work as Patañjali's Mahābhāṣya. Cp. Vākyapadīya II, 484-489.

प्रायेण संक्षेपरुचीनल्पविद्यापरियहान् । संप्राप्य वैयाकरणान् संग्रहेऽस्तमुपागते ॥४८४॥ कृतेऽथ पतअलिना गुरुणा तीर्थदर्शिना । सर्वेषां न्यायवीजानां महाभाष्ये निवन्धने ॥४८५॥ अल्ब्यगाधे गाम्भीर्यादुत्तान इव सौष्ठवात् । तस्मिन्नकृतवुद्धीनां नैवावास्थित निश्चयः ॥४८६॥ वैनिसौभवहर्यक्षेः शुष्कतकांनुसारिभिः । आर्षे विद्वाविते ग्रन्थे संग्रहप्रतिकञ्चुके ॥४८७॥ यः पतअलिशिष्यभ्यो अष्टो न्याकरणागमः । काले स दाक्षिणात्येषु ग्रन्थमध्ये न्यवस्थितः ॥४८८॥ पर्वतादागमं लब्ध्वा भाष्यवीजानुसारिभिः । स नीतो वहुशाखत्वं चन्द्राचार्यादिभिः पुनः ॥४८९॥ राजतरिक्षणी ४.४८८:—

देशान्तरादागमय्य व्याचक्षाणान्क्षमापतिः । प्रावर्तयत विच्छिन्नं महाभाष्यं स्वमण्डले ॥

- 3. Cp. Kaiyata on Mahābhāṣya to P. IV. 2. 138, 3. 101 with Weber, Ind. Stud. XIII. p. 437 note.
- 4. Quoted by Mahidasa in Carana-vyūha, Khanda II.

to the rest of the Vedic śākhās, does not even mention the Kāṭhaka school:—

पृथिवया मध्यरेखा च नर्मदा परिकीर्तिता। दक्षिणोत्तरयोर्भागे शाखाभेदश्व लच्यते ॥ नर्भदादक्षिणे भागे आपस्तम्ब्याश्वलायनी । राणायनी पिप्पला च यज्ञकन्याविभागिनः ॥ माध्यंदिनी शाङ्कायनी कौधुमी शौनकी तथा। नर्मदोत्तरभागे च यज्ञकन्याविभागिनः ॥ तुङ्गा कृष्णा तथा गोदा सत्यादिशिखरावधि । आन्ध्रदेशपर्यन्तं बहुचरचारवलायनी ॥ उत्तरे गुर्जरे देशे वेदो बहुचकीर्तितः। कौशीतिक ब्राह्मणं च शाखा शाङ्गायनी स्थिता ॥ आन्ध्रादिदक्षिणाप्तेयी गोदासागर आवधि । यज्वेंदस्त तैत्तियों आपस्तम्बी प्रतिष्रिता॥ नैर्ऋत्यसागरात्। सह्याद्रिपर्वतारम्भादिशां हिरण्यकेशी शाखा च पर्श्चरामस्य संनिधौ॥ मयूरपर्वताचैव यावद्वर्जरदेशतः । न्याप्ता वायन्यदेशातु मैत्रायणी प्रतिष्ठिता ॥ अङ्गवङ्गकलिङ्गाश्च कानीनौ गुर्जरस्तथा । वाजसनीयशाखा च माध्यंदिनी प्रतिष्ठिता ॥ याज्ञवल्क्येन सर्वदेशेषु विस्तृता। काण्वसंज्ञका ॥ इति ॥ वाजसनीयवेदस्य प्रथमा

Such was, then, the onslaught of the Buddhists, followed by that of the foreign hordes that the very name of the *Kathas*, a people, who alone of all the Indians gave a successful battle to Alexander the great, was virtually forgotten and such was the confusion created by those numerous hordes that Vedic studies became virtually extinct in northern India, where they had their origin, and had to be shifted to the south of the Vindhya mountain as is evidenced by the following lines of the Purāṇas:—

- 1. Quoted by R. Simon in Vedischen Schulen pp. 57-58.
- 2. Regarding the approximate century of the Aryan penetration into the Deccan Prof. R. G. Bhandarkar says:—

ब्यासः—संप्राप्ते तु कलौ काले विन्ध्याद्रेरुत्तरे स्थिताः ।

श्राह्मणा यज्ञरिहता ज्योतिःशास्त्रपराष्ट्रयुखाः ॥

अत्रिः—विन्ध्यस्योत्तरभागे तु संप्राप्ते तु कलौ युगे ।

सिद्धान्तःनां परिज्ञानं न कस्यापि भविष्यति ॥

चतुःशतीं सप्तशतीं श्रीगीतास्तुतिमेव च ।

वेदत्वेन ग्रहीष्यन्ति स्मार्तकर्मविवर्जिताः ॥

जगन्मोहनेः—

शते न्यूने सहस्राणां चतुष्कं तु कलौ युगे ।

शते न्यूने सहसाणां चतुष्कं तु कलौ युगे। विन्ध्यस्योत्तरभागे स्यान्मूलागमपरिक्षयः॥

Thus, the Kathas were slowly forgotten and their āmnāya fell into disuse and a convention came into being according to which the adhvaryus and the followers of the other three Vedas, were required to consult the texts of the Āpastamba and Baudhāyana, wherever and whenever necessary, the two schools of the Yajurveda of which we find no mention in Pāṇini and which were, doubtless, not as popular as the Kāṭhaka in the proper Vedic period. What were the precise causes of this transformation, and when or in what exact manner this transformation was effected, we may never be able to determine; but a direct reference to the results of such a movement is contained in the following lines quoted by Kṛṣṇa-bhaṭṭa on Niṛṇaya-sindhu (pp. 1169-70):—

"The Indian Aryans had thus no knowledge of southern India previous to the 7th century B. C. (the time of Pāṇini). They had gone as far as the Northern Circars by the eastern route, but no farther, and the countries directly to the south of the Vindhya they were not familiar with. About that time, however, they must have begun to penetrate still further, since they had already settled in or had communication with the countries on the northern skirts of the Vindhya and Kalinga, and first settled in Vidarbha or Berar approaching it still by the eastern route; but in the course of some time more they crossed the Vindhya and settled in Daṇḍakāraṇya along the banks of the Godāvarī that is in Mahārāṣṭra or the Deccan. Before 350 B. C. they had become familiar with the whole country down to Tanjor and Madura." (Early History of Deccan p. 8.)

यजुषां बहुशाखत्वात्संदेहे समुपस्थिते । कां शाखामवलम्बेरन् तादशीं बहुचादयः ॥ आध्वर्यवं याजमानं प्राद्धं बौधायनीयकम् । अन्यथा पतितो ज्ञेय इति बौधायनोऽत्रवीत् ॥ आध्वर्यवं याजमानमाग्नीघ्रं यच्च नोदितम् । तत्र बौधायनं प्राद्धं बहुचादिभिरादरात् ॥

( इति यज्ञकाण्डाभिधानात् )

श्रीतं स्मार्तं च यत्कर्म खशाखायां न विद्यते । बौधायनोक्तं तद्वाद्यं बहुचादिभिरादरात् ॥

( इति त्रिकाण्डमण्डनाच )

वैतानिकामिकार्यं यत् खशाखायां न विद्यते । आपस्तम्बोदितं प्राह्यं बह्नृचादिभिरादरात् ॥ वहृचः सामगश्चापि कुर्यादाध्वर्यवादिकम् । आपस्तम्बेन वा प्रोक्तं तथा बौधायनेन वा ॥

#### यज्ञकाण्डे:---

बहुचः सामगश्चापि स्वस्त्राभावतस्तथा। आपस्तम्बेन वा प्रोक्तमिति शातातपोऽववीत ॥

#### तत्र:--

शाखिनामिष सर्वेषामभावे स्वप्रयोगिणाम् । आपस्तम्बोक्तमार्गेण कर्तव्यं पुनरव्रवित् ॥ ( इति वचनाद् बौधायनाभावे आपस्तम्बं शाह्यम् ) आपस्तम्बस्य चाभावे बौधायनमधाषि वा ।

#### अन्यत्रापि:---

आपस्तम्बादिभिरपि स्वसूत्राभावतस्तथा। बौधायनेन कर्तव्यमन्यथा पतितो भवेत्॥

#### THE KATHAS—THEIR LITERATURE

And is it not curious that not a single direct reference do we find in the entire Sanskrit or any other literature bearing on the causes of the downfall of the *Kaṭhas* and their āmnāya, an āmnāya, which could rightly boast of the fortyfour upa-

<sup>1. &</sup>quot;तत्र कठानान्तूपगा यजुर्विशेषाः। चतुश्चत्वारिशदुपमन्थाः । तत्रास्ति यत्र काठके" Mahidāda on Caraņa-vyūha, Khaņḍa II.

granthas and about which the Carana-vyūha aptly remarked तन्नास्ति यन काठके, i. e. there is nothing which is not found in the Kāthaka; and distant and very hazy though the historical facts may be, which brought about this downfall and we may, perhaps never hope to establish them in their proper perspective, we note, during the period of Brahmanic revival the major literature pertaining to the Kathas becoming extinct and its honoured place taken by two schools of Baudhayana and Apastamba, both from the south. Whatever meagre literature belonging to the *Kathas* could be discovered—and it was solely from Kāśmīr, thanks chiefly to its geographical position and the isolation resulting therefrom that it has preserved local tradition and literature comparatively better-is in a wretched condition, not excluding its Samhita, and the two Grhya-sutras: A fairly large number of Śrauta and Grhya passages occur in the various Paddhatis, none of which has, as yet, been either studied or published. And highly instructive and important though a picture of the fratricidal war among the Vedic śākhās is bound to be, a picture that would clearly tell as to how and why the Apastambas and Baudhayanas emerged pre-eminent among the Yajur-vedins—we have absolutely no means to draw it in detail; and although one should readily concede that the Vedic tradition regarding śākhās is fairly genuine in broad outlines, there are cases in which this tradition, even though vouchsafed by high authorities, is not merely untrue, but is, obviously, a deliberate attempt at misrepresentation.

Well, the existence of the Kāṭhaka-Saṃhitā, together with the two available Gṛhya-sūtras, should ensure the existence of a Kāṭhaka-Brāhmaṇa, and to this we find a positive reference in Jayanta-Bhaṭṭa, who says:—

तथा शताध्ययने 'sिप'' । तथा च काठकशताध्ययने ब्राह्मणे ...

<sup>1.</sup> Nyāya-mañjarī p. 254.

<sup>2.</sup> CP. cit. p. 258.

It is just possible that the various śākhās belonging to the Kaṭha-caraṇa had their own distinct Brāhmaṇas, as two of them, indeed, have their own Gṛhya-sūtras, and it may be feared that the number of Brāhmaṇa extracts, collected herein, originally belonged to a śakhā different from that of the Carakas, to which the available Kāṭhaka-saṃhitā avowedly belongs.

Not only this. The circumstance, that the Brāhmaṇa extracts, collected herein, have been mainly gleaned from various Kāśmīr Paddhatis—themselves a veritable hotchpotch—or the fact that the passages concerned, at any rate, some of them, have such labels as Śrāddha-brāhmaṇa, Mekhalā-brāhmaṇa, attached to them, may not be a guarantee for the assumption that these extracts come from a Kāṭhaka-Brāhmaṇa, and not from a Kāṭhaka-saṃhitā, which is, in turn, a collection of mantras, together with the Brāhmaṇa passages; nor, on the reverse, can it be asserted that the mantra extracts, included in this work, come from a Kāṭhaka-saṃhitā simply because they are mantras, and not from a Kāṭhaka-Brāhmaṇa, for the reason that like Saṃhitās, Brāhmaṇas also do contain mantras, together with prose passages.

To extend this scepticism a step further. We could argue that some of the prose and mantra extracts, collected in the present work, come from a  $K\bar{a}$ thaka- $\bar{A}$ ranyaka, and not from a  $Br\bar{a}$ lmana, on the ground that analogous passages form a common feature of the Taittirīya- $\bar{A}$ ranyaka, and the Kathas may also have had their own parallel  $\bar{A}$ ranyaka, containing kindred matter.

What is possible in case of the *Brāhmaṇa*, partially holds good in case of the Śrauta-sūtra; and there seems to be absolutely no warrant to fix the Śrauta-sūtra extracts, collected herein, to any particular śākhā of the Kaṭha-caraṇa. The first Śrauta-sūtra extract—and this is the only complete and coherent extract available—makes only this much certain that

that Kāṭhaka-Śrauta-sūtra, from which the extract concerned comes, was divided into Paṭalas.

Coming to the Kāṭhaka-gṛhya, although two Gṛhya-sūtras belonging to the two śākhās of the Kaṭha-caraṇa are available, I have thought it advisable to append herewith a list of all those Gṛhya passages, which have been quoted in the name of the Kaṭhas, in the various ritual or smārta works. A large number of them is traceable to the two Gṛhya-sūtras, some occur therein with variants, while some of them are not found in them at all; and this may be significant.

#### THE KATHAS—LITERATURE ON THEM

And here, it may be worthwhile to give a brief resume of the work till now done in this field.

In 1855, Weber wrote on the divisions and orthography of the Kāṭhaka-saṃhitā¹ and discussed, in detail, kindred matter in his article³ "Einiges über das Kāṭhakam." In 1873, while reviewing, in detail, the Mahābhāṣya of Patañjali, he again discussed its bearing on the Kaṭhas³. In 1879, Schroeder took up the matter and wrote "Das⁴ Kāṭhakam und die Maitrāyaṇī saṃhitā." The same year, Jolly, utilizing, in collaboration with Barth and others, the material, procured by Bühler from Kāśmīr, in 1875, drew attention to the Kāṭhaka-Gṛhyasūtra in his article "Das Dharmasūtra des Viṣṇu and das Kāṭhaka³-Gṛhyasūtra"; a portion of this material being utilized by Caland in his Altindischer Ahnenkult (1893, pp. 65–77). In 1891, Schroeder wrote "Die³ Accentuation der Wiener Kāṭhaka-Handschrift;" in 1892,

- 1. Indische Studien III. 285-86.
- 2. Indische Studien III. 451-479.
- 3. Indische Studien XIII. 375, 436-443.
- 4. Monatsberichten der Königl. Akademie der Wiss. zu Berlin, July Session, 1879.
- 5. Sitzungsber. der Bayer. Ak. der. Wiss. 1879.
- 6. ZDMG. 45, pp. 432ff.

"Die¹ Kāṭhaka-Handschrift des Dayārām Jotsi in Śrīnagar und ihre Accente"; in 1895, "Das² Kāṭhaka, seine Handschriften, seine Accentuation und seine Beziehung zu den indischen Lexicographen und Grammatiken". In 1896, "Zwei³ newerworbene Handschriften der K. K. H of Bibliothek in Wien mit Fragmanten des Kāṭhaka"; and in 1897, "Ein⁴ neuentdecktes Rcaka der Kaṭha-schule." In 1898, he published "his Kaṭha Handschriften⁵," in which he envisaged the probability of a Kāṭhaka-Brāhmaṇa. In 1900–10 he brought out his admirable edition of the Kāṭhaka-saṃhitā in three parts, to which, in 1912, R. Simon added his Index Verborum and Caland his learned textual criticism together with emendations in his articles contributed to the Gött⁵. gel. Anz. and WZKM."

• In 1920 Caland<sup>8</sup> defined the probability of a Kāṭhaka-Brāhmana and edited a few extracts as specimen. In 1922, he edited, for the D. A. V. College, Lahore, the Kāṭhaka-Gṛhya-sūtra, which was followed, in 1928, by Raghuvīra's collection of Kāṭhaka<sup>9</sup>-Śrautasūtra passages, gleaned from the printed commentary of Devayājñika. The same year Pt. Madhusūdana Kaul brought out the first volume of his Laugākṣi-Gṛhyasūtra<sup>10</sup>, followed by the second in 1934. In 1932 Raghuvīra published

- 1. ZDMG. 46, pp. 427-31.
- 2. ZDMG. 49, pp. 145-171.
- 3. Sitzungsber. der. Kais. Ak. der Wiss. in Wien phil-histo. Klasse CXXXIII.
- 4. ZDMG. 51, pp. 666-68.
- 5. Die Tübinger Katha-Handschriften und ihre Beziehung zum Taittirīya Āranyaka in Sitzungsber. der Kais. Ak. d. Wiss.
- 6. 1900. No. 9.
- 7. XXIII, XXVI etc.
- 8. Verse en Meded. Kon. AK. V. W. Afd. Lett. Ve. R, IV. e dl. 1920.
- 9. Oriental College Magazine 1928.
- 10. Kāśmīr Series of Texts and Studies No XLIX, LV.

his edition of the Katha-Kapisthala-Samhitā and with that the Kathaka studies came to an end.

#### SOURCES

Sources of extracts have been indicated in footnotes and they need not be repeated here. Mention, however, may be made of the following Rcakas:—

H=Hifz-ur-Rahaman Rcaka. The original is in the possession of Maulavi Hifz-ur-Rahaman of Lahore. Its roto, in the Panjab University Library, is numbered 6607 and covers 340 folios. It is written in Śāradā script. The signature at the end runs: इति मदौषधिगणाः मन्त्राः प्रीताः सन्तु ग्रुभम्। १०३३ विक (म) आषाढ श्रुदि सष्टम्यां लिखितम्। कल्कतदेशमध्ये। ग्रुभम्।

It was written in the 11th. विकसी in the Gilgit country and may, therefore, indicate the state of the Vedic ritual prevailing in that region about the 11th. Vikrama.

#### CONTENTS

| देवानामार्थम्+खस्तिभद्रम्  | 9          | पितृसूक्तम् यजुवेदे         | 900 |
|----------------------------|------------|-----------------------------|-----|
| कनिकद् भद्रम्              | , <b>४</b> | श्राद्धवाद्मणम्             | 992 |
| आनुभद्रम्                  | Ę          | पितृस्ताम् ऋग्वेदे          | 998 |
| अग्निभद्रम्                |            | खाध्यायब्राह्मणम्           | 990 |
| अशीतिभद्रम्                | 90         | पिण्डपितृवाह्मणम्           | 998 |
| कलशपूजनम्                  | 94         | प्रायश्चित्तस्थानम्         | 930 |
| ऋवकम्                      | २५         | ऋक् संहिताया यजुर्वेदस्कानि | 940 |
| एकचकम्                     | ४७         | आमेयगायत्रम्                | 969 |
| महेष्ट्रबाह्मणम् ( म्ह )   | ५३         | ध्यानम्                     | १६३ |
| त्रावाहनम्                 | 40         | चन्द्रस्य                   | 958 |
| गायत्रीबाह्मणम्            | ৬ 9        | बुधस्य                      | 962 |
| इषेत्राह्मणम्              | 98         | <b>बृहस्पतेः</b>            | 990 |
| <b>भावमा</b> न्यबाह्मणम्   | 69         | सरस्रतीशुकस्तानि            | 990 |
| <b>कू</b> ण्माण्डस्यार्षम् | ८७         | गणपतिराहुः                  | २०६ |
| कूण्माण्डबाह्मणम्          | 52         | केतुस्कम्                   | २१० |
| <b>कूष्मा</b> ण्डमन्त्राः  | 58         | ब्रह्मध्रुवसूक्तम <u>्</u>  | 298 |

<sup>1.</sup> Meharchand Lachman Das Sanskrit and Prakrit Series, Lahore, No I.

### RCAKA: CONTENTS

| अगस्यसूक्तम्                   | २१८     | ३३  | आवाहनम्                            |
|--------------------------------|---------|-----|------------------------------------|
| वास्तोस्पतिसूक्तम्             | 222     | ३७  | <b>प्रह्</b> शान्तिः               |
| क्षेत्रपालस्कम्                | २२४     | 88  | <b>उपहारलक्षणम्</b>                |
| रात्रिसूक्तम्                  | २२७     |     | ( ऋग्वेदे ) अभिसूक्तम्             |
| सर्वेदैवतसूक्तम्               | २२९     | ४८  | ( यजुर्वेदे ) आदित्यसूक्तम्        |
| षडृतुसूक्तम्                   | २३१     | 49  | ऋग्वेदे चन्द्रसूक्तम्              |
| पुरुषसूक्तम्                   | २३४     | ५२  | यजुर्वेदे ,,                       |
| लक्ष्मीसूक्तम्                 | २४६     | 43  | ऋग्वेदे भौमसूक्तम्                 |
| शताध्यायरुद्रः                 | २७४     | 48  | यजुर्वेद ,,                        |
| महारौद्रमन्त्राः               | २८२     |     | ऋग्वेदे बुधसूक्तम्                 |
| ध्यानम्                        | २९४     | ५९  | यजुर्वेदे बुधसूक्तम्               |
| यजुर्वेदे सौमारौद्रमन्त्राः    | ३००     | Ęo  | ऋग्वेदे बृहस्पतिस्कम्              |
| KS. 21. 5                      | ३०२     | ६१  | यजुर्वेदे ,,                       |
| KS. 21. 8.                     | ३०७     | ६३  | यजुर्वेदे शुक्रस्काम्              |
| गौरीस्तुतिः                    | 398     | 84  | ऋग्वेदे शनिस्काम्                  |
| <b>अस्यवाम</b> स्काम्          | ३१५     | ६८  | ऋग्वेदे राहुसूक्तम्                |
| देवीपञ्चकम्                    | ३२४     | 53  | यजुर्वेदे राहुसूक्तम्              |
| ओषधीस्तुतिः                    | ३३८     | ७०  | यजुर्वेदे केतुसूक्तम्              |
| Signature                      | ३४०     | ७२  | यजुर्वेदे ध्रुवसूक्तम्             |
| U = University I               | Library |     | यजुर्वेदे अगस्त्यसूक्तम्           |
| Rcaka, Lahore. Original is the |         | ye  | वास्तोस्पतेः सूक्तम्               |
|                                |         |     | क्षेत्रस्क्म                       |
| Rahaman, Lahore. Its           | s roto, | ৩৩  | सर्वदैवतसूक्तम्                    |
| in the Panjab Uni              | versity | ७८  | यजुर्वेदे रात्रिसूक्तम्            |
| Library is numbered            | 6606,   | ७९  | षडृतुसूक्तम्                       |
| and is written in              | Śāradā  | 69  | पुरुषमेधः पुरुषस्य नारायणस्यार्वस् |
| script. It contains 180        | folios. | 6   | लक्ष्मीसूक्तम्                     |
| Its contents are :—            |         | 89  | <b>रुद्रमन्त्राः</b>               |
| Page I स्वस्तिभद्रम्           |         | ९७  | शताध्याय <b>मन्त्राः</b>           |
| २१ एकचकम्                      |         | १०३ | सौमारौद्रम्                        |
| २५ गायत्रीवाह्मणम्             |         | 908 | चमषद्भम्                           |
| २६ द्रष्ट्रबाह्मणम्            |         | 909 | दीक्षयारुद्रबाह्मणम्               |
| २० आव्रह्मबाह्मणम्             |         |     | देवीपश्वकम्                        |
| २८ मार्तण्डबाह्मणम्            |         | 992 | अस्यवामस्क्तमन्त्राः               |

११६ देवीस्क्तम्

२८ प्रहशान्तिः

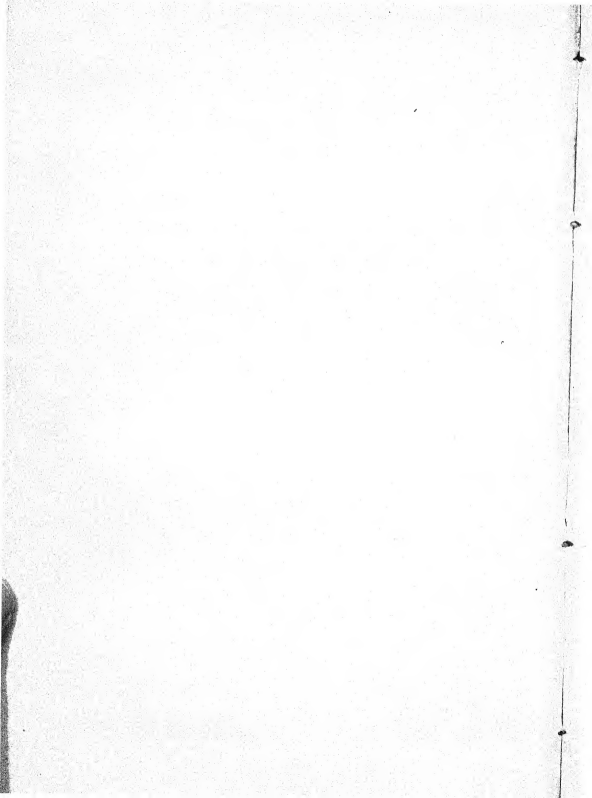
| १२० यजुर्वेदे देवीसूक्तम्            | गणपतिराहुसूक्तम् ५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १२३ रक्षोन्नमन्त्राः                 | रुद्रकेतुस्कम् ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| १२६ अथोपनयनविधिः                     | बह्यध्रुवसूक्तम् ६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| १५९ ओजोऽसीति गायत्रीमावाद्य          | अनन्तागस्यसूक्तम् ६४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| देवानामार्थम्                        | वास्तोस्पतिस्ताम् ६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| After 159 the folios are not         | The state of the s |
| properly numbered. Five folios       | A .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| numbered 1-5, contain वैतारणी-       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| विधि:. A separate folio, numbe-      | ऋतुसूक्तम् ७१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| red I, has न्याहतीत्राह्मणम्. Folios | ओषधिरक्षोन्नमन्त्राः ७२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 11-13 have गायत्री-बाह्मणम्; folios  | षडृतुसूक्तम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1-9 give कूष्माण्डबाह्मणम्           | समिद्धः ७५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Lp=Lālcand Pustakālaya               | . न्याहृतिवाह्मणम् ७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Rcaka, (D. A. V. College)            | गायत्रीबाह्मणम् ७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Lahore; No. 6171. It is              | द्रष्ट्वह्राह्मणम् ७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| divided into two parts. part I       | यो विश्वचञ्जनाह्मणम् ८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| covering 189 pages, contains:-       | - मार्तण्डवाह्मणम् ८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| कलशाचनकृतिः १                        | ब्रह्मसूत्रविधिः ८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| कल्याणभद्रम्                         | <b>^</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| कनिकद् भद्रम्                        | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| इन्द्रभद्रम्                         | मालाविचारः ९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| आ नो भद्रम्                          | भोजनाहुतिविचारः ९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| अभिभद्रम्                            | आपो हि ष्ट विचारः ९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| अशीतिभद्रम् ९                        | नवप्रहावाहनम् ९१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| विष्णुभद्रम् १                       | अभेरावाहनम् ९१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| कलशार्चनम् १९                        | धरण्याबाहनम् ९३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ऋचकम्                                | ९ दिक्पालाः ९५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| अभिस्कम् २                           | नवप्रहावाहनम् ९६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| स्यंस्कम्                            | ९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| वरुणशशिस्कम् ३५                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| कुमार सौमस्कम् ३९                    | नवप्रहविसर्जनम् १०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| विष्णुवुधसूक्तम् ४३                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| इन्द्राबृहस्पतिसूक्तम् ४५            | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| सरखतीशुकस्कम् ५०                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| प्रजापतिशनैश्वरसूक्तम् ५             | १ सूर्योदिमहन्यासः १२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|                           | RCAKA: C | CONTENTS                 | XLIII |
|---------------------------|----------|--------------------------|-------|
| राज्ञीपूजा                | 926      | तर्पणम्                  | 24    |
| विद्यारम्भे होमः          | 932      | <b>रुद्रमन्त्राः</b>     | २८    |
| ध्यानम्                   | 932      |                          | 80    |
| ऋग्वेदे अग्निस्क्तम्      | 932      | अस्यवा <b>ममन्त्राः</b>  | 86    |
| यजुर्वेदे अमिस्कम्        | 934      |                          | ५७    |
| ऋग्वेदे आदिलस्तम्         | 936      | ^                        | Ęv    |
| यजुर्वेदे आदित्यसूक्तम्   | 980      | कूण्माण्डब्राह्मणम्      | ĘS    |
| ऋग्वेदे चन्द्रस्ताम्      | 984      | प्रायिश्वत्तम्           | ८६    |
| यजुर्वेदे "               | १४६      | पूर्णोहुतिब्राह्मणम्     | 903   |
| ऋग्वेदे भौमसूक्तम्        | 980      | _                        | 906   |
| यजुर्वेदे "               | 986      | गङ्गाश्राद्धविधिः        | 906   |
| ऋग्वेदे बुधसूक्तम्        | १४९      | गङ्गास्थिक्षेपणश्राद्धम् | 906   |
| यजुर्वेदे "               | 948      |                          | 908   |
| बलुगहनं विष्णुसूक्तम्     | 949      |                          | 990   |
| ऋग्वेदे बृहस्पतिसूक्तम्   | 9 ६ २    | अमिविधिः                 | 990   |
| यजुर्वेदे बृहस्पतिसूक्तम् | 948      | अमिलक्षणम्               | 999   |
| ऋग्वेदे शुकसूक्तम्        | 988      |                          | 993   |
| यजुर्वेदे "               | १६५      |                          | 996   |
| ऋग्वेदे शनैश्वरसूक्तम्    | 950      | ऋग्वेदे केतुसूक्तानि     | 996   |
| यजुर्वेदे ,,              | 946      | यमसूक्षानि               | 996   |
| ऋग्वेदे राहुसूक्तम्       | १७३      | पितृसूक्तानि             | 926   |
| यजुर्वेदे ,,              | 904      | श्राद्धनाह्मणम्          | 933   |
| ऋग्वेदे केतुसूक्तम्       | 900      | खाध्यायब्राह्मणम्        | ९३६   |
| यजुर्वेदे ,,              | 906      | मार्तण्डवाह्मणम्         | 980   |
| ऋग्वेदे ध्रुवसूक्तम्      | 964      | पावसान्यबाह्मणस्         | 988   |
| यजुर्वेदे ,,              | 966      | मलिम्छचब्राह्मणम्        | 688   |
| II                        |          | पर्वतन्त्रप्रधाननिर्णयः  | 940   |
| सौमारौद्रमन्त्राः         | 9        | वैतारणीविधिः             | 949   |
| रक्षामन्त्राः             | \$       | नरकोत्तारणविधिः          | 946   |
| पुरुषस्क्तम्              | 98       | देवर्षिपितृतर्पणम्       | 946   |
| पूर्वनारायणम्             | 98       | पराचीपद्धतिः             | 949   |
| उत्तरनारायणम्             | 94       | अन्यविचारः               | 955   |
| लक्ष्मीसूक्तानि           | २४       | संख्या ६१७७ ऋचक          |       |



# काठकब्राह्मग्रसङ्गलनम्

॥ सोइयोतम् ॥



# अग्न्याधेयब्राह्मणम् ॥१॥

ब्रह्मवादिनों वदन्ति पुरां वा श्रोदालिकरारुणिरुवाचे ब्रह्मणें त्वा प्राणाय जुष्टं निर्वपामि ब्रह्मणे त्वापानाय जुष्टं निर्वपामि ब्रह्मणे त्वा च्यानाय जुष्टं निर्वपामि ब्रह्मणे त्वा समानाय जुष्टं निर्वपामि का एता

- 1 Cf. AV. 15. 1. 8. TS. 1. 7. 1. 4. For the significance of it see SB. 1. 5. 4.
  6. 7 and Geldner, Ved. Stud. II. p. 147.
- 2 पुरी वा Jayanta's Nyāyamañjarī p. 258.
- 3 उद्दालिकरारुणिम् Berl औद्दालिकरारुणिम्
  Jayanta's NM. p. 258, औद्दालिकरारुणिर्मत्प्रसप्टः Kathopa. 10. 1. The comm. glosses auddālaki with "Uddālaka evauddālakiḥ svārthe aṇ".
  उद्दालको ने भगनन्तोऽयमारुणिः ChU.
  5. 2. 2; BrU. 30. 3. 7. 1; ŚB. 10. 6.
  1. 1. (in SBE. with footnote) 11. 2.
  7. 1; 14. 6. 7. 1; 3. 3. 4. 19; 4. 5.
  7. 9; GB. 3. 5; SB. 1. 6. For Arunayaḥ. rṣayaḥ of. Keith, AA. 2.
  1. 4. p. 204; JUB. 2. 5. 1, where
  Oertel wrongly emends Aruṇayaḥ.
  to Aruṇeyaḥ.
- 4 Holy word or priesthood.
- (a) For the gradual development of this meaning of. Geldner, Ved.

- Stud. II. 144-150; V. Schroeder, Indien p. 91; 218; Weber, Ind. Stud. 18. 140; Keith, Veda of Black Yajus. Trans. p. 486. Brahman in this sense occurs in SBE. 1. 279; 12. 276; 15. 211; 26. 23, 59, 180; 29. 280; 43. 192; 44. 258, 314, 402, 411; TS. 4. 1. 10. 3; 4. 3. 9. 1; 5. 2. 10; 6. 1. 2. etc. See also Vedic Index. II. 77.
- (b) Brahman = Charm. Cf. Keith, AA. p. 163; Oldenberg, Rel. des Veda p. 315; Deussen, Allg. Gesch. der Phil. 1. 1. 241 is untenable. Cf Winternitz, Gesch. der. Indisch. Litt. 1. 211-212. See SBE. 46. 194; 44. 221; AV. 13. 3. 33; TB. 2. 8. 89. KauS. 12. 4 etc.
- (c) देवस्य त्वेत्यनु ... ब्रह्मणे जुष्टमिति चतुर्थम् Ap\$S 5. 5. 2 with Caland's German trans. p. 139. For the relation of Ap\$S. with KS. and KapS. see Keith, Veda of Black etc. p. XLII;
- (d) For Prāṇa as Brahman cf. Kauśi-

देवता यासामेवैतज्जुष्टं निर्वपत्यृचों वे ब्रह्मणः प्राणं ऋचामेवेतज्जुष्टं निर्व-पति यजंषि वे ब्रह्मणोऽपानो यज्जुषामेवैतज्जुष्टं निर्वपति सामानि वे ब्रह्मणो व्यानः साम्नामेवैतज्जुष्टं निर्वपत्यथर्वाणों वे ब्रह्मणः समानो ऽथर्व-णांमेवैतज्जुष्टं निर्वपति । चतुःशरावो भवति चत्वारो हीमे वेदास्तानेव भागिनः करोति मूलं वे ब्रह्मणो वेदो वेदानामेवैतन्मूलं यद्दत्वजः प्राश्न-नित तद् ब्रह्मोदनस्य ब्रह्मोदनत्वम् 11 १ ॥

taki U. 2. 1; 2; Ch U. 4. 10. 5; Tait U. 3. 3. 1; JUB, I. 33. 2. It was the doctrine of Kausītakī and Paingya (KBU. 2. 1. 2) of the sacrificial fires as revealed to Upakosala Kāmalāyana (Ch U. 4. 10. 5) and one of the explanations of Varuņa's to Bhṛgu. (Tait U. 3. 3. 1). It was held by Udanka Śaulbāyana (Bṛ U. 4. 1. 2.) and is refuted ibid (5. 13. 1). Cf. Oertel JAOS. 16. 230; Keith, AA. p. 205.

- 1 For an ingenious interpretation of rk and sāman of AB. 3. 23.
- 2 南部切: 知切 Jayanta's NM. p. 254. The Tait. Prātīśākhya (9. 2) prescribes the use of jihvāmūlīya and upadhmānīya before guttural and labial sounds and the assimilation of visarjanīya to a sibilant. The mss. in Śāradā from Kāśmīr generally follow this rule.
- 3 Cf. JUB. 14, 4, 1.
- 4 अथर्वणो P. अथर्वाणि B. आथर्वणो Jayanta's NM. p. 254.
- 5 अथर्वगामेवै॰ Jayanta's NM. p. 258.
- 6 ब्रह्मोदनं चतुःशरावं निर्वपति. Apśs. 5. 5. 1.
- 7 On the other hand both AB. and KB. expressly mention the

- existence of त्रयोविद्या. Neither text recognises the existence of the AV. Cf. Keith, Rigveda Brāhmanas Translated p. 47. See Bloomfield Atharva Veda p. 4. For the detailed discussion cf. Jayanta's NM. pp. 253-260.
- 8 স্থান্=Sacrifice is the source of the Veda. SBE. 32. 19-22.
- 9 वेदा. Jayanta NM. p. 258.
- 10 ब्रह्मोदन denotes in the later Samhitās and the Brāhmaņas the rice boiled for the priests officiating at the sacrifice. Vedic Index II. 80. For the extolling of ricemess offering see AV. 4, 35 Jayanta in his Nyāyamañjarī (p. 254) says तथा शताध्ययने 5पि. Again on p. 258 he goes on तथा च काठक-शताध्ययने ब्राह्मणे ब्रह्मीदने श्रयते. expression Satadhyayanepi and Kāthakasatādhyane Brāhmane should be noted, because it comes from Jayanta, who was probably a native of Kāśmīr, Cf. Keith, Indian Logic and Atomism. p. 33. See Caland, Versl. en. Meded. etc. p. 483.

# निशि चर्मन् ब्रह्मा ब्रह्मौद् नं निर्वपित रचांसि वै देवानां यज्ञमाजिघांसंस्ता-नि ब्रह्मणापाघ्नत ब्रह्म ब्रह्मौ ब्रह्मणैव यज्ञाद्रचांस्यपाहन्ति चतुःशरावो भवति चतस्रो दिशो दिग्मिरेव यज्ञाद्रचांस्यपाहन्ति जीवतराडुलो भवति संपद्धचाँ

- 1 Locative. Cf. अपरेश ब्राह्मौदानिकं लोहित चर्मग्यानडुहे च्या वतुःशरानं निर्वपति. Ap. SS. 5. 5. 1. अस्तिमिते रोहित चर्मग्यानडुहे चत्वारि etc. K.SS.
  - . 4. 8. 3; MŚS. 1. 5. 1. 17—19. For the loc. in স্থান and স্থানি see Wackernagel, Altind. Gr. III. p. 273-278. Cf. KS. 29. 10. 179. 17; ŚB. 13. 4. 3. 6; Keith, AA. p. 55; Rigveda Brāhmaṇas p. 73;
- Caland, BSS, 41; JB. 15; Acta Orient 4. 3, 212, Caland, Pañcavimsa Brāhmana. p. 19.
- 2 For the activity of the Rākṣasas cf. the discussion on गन्धर्व by Pischel Ved. Stud. 1.77. seq. II. 233, 234, and Oldenberg, Rel. des. Veda. p. 249 n 1. and the further treatment by Windisch, Buddha's Geburt pp. 12-14; Keith, JRAS. 1910. p. 213; Veda of Black Yajus etc. p. 489. For its derivation see ŚB. 1. 1. 1. 16. See Oertel, Synt. of Cases in the Prose of the Brāhmaṇas p. 79.
- 3 ब्रह्म वै ब्रह्मा ब्रह्मणैवैनं ब्रह्माभिषिचिति.
  MS. 4. 4. 2: 52. 6. यं पपाच ब्रह्मणे ब्रह्म पूर्व तेनौदनेनातितराणि मृत्युम् ।
  AV. 4. 35. 2. Cf. Von Schroeder,
  Indien p. 218.
- 4 Cf. Vedic Index. I. 365-366. For the ten quarters (i.e. the usual four, the four intermediate quarters and the ऊर्ष and अयो दिश्) see Keith, Veda of Black Yajus School p. 632.

- 5 For the exclusion of one's enemy from the quarters see TS. 5. 2. 5. 6; 6. 2. 7. 5. KS. 20. 4. MS. 3. 2. 5: 22. 5. etc.
- 6 चतुःशरावमोदनं पक्तवा ब्राह्मसोभ्यो जीव-तराइलमिवोपहरेत् MS 1.4. 13: 62. 14; जीवतराडुलिमव श्रपयतीति विज्ञायते ApŚS. 5. 5. 7. इव is often used in the sense of UF or more accurately as a sort of modification of the sense of the plain assertion. Thus in पृष्ठत इवामीधं कृत्वा AB, 1, 30, See Keith, Rigveda Brāhmaņas p. 89. See Delbruck, Altind. Synt. p. 477: Speyer, Ved. und Skt. Synt. R. 230: Eggling, SBE, 44. p. 152; Keith, JRAS, 1908 p. 1193 note 1; 1909 p. 754 note 6; Oertel, Synt. of Cases in the Prose of the Brāhmanas, I p. 15.
- 7 Caland. Sampaddhyai may stand haplologically for sampadadhyai as indrenatā stands for indrenanatā in PVB. 15, 5, 20, Cf. Caland on it in PVB. p. 405. I would however prefer समृद्ध्या dative of समृद्धि. Cf. KS. 29, 3, 171, 5-6. आघारमाघारयति समिद्ध्या (Schroeder) एवोद्दीप्त्ये यत्र तृगां वा दाह्वा पश्येत्तत्प्रत्याघारयेदिशमत्येव जुहोति समृद्ध्या अपविद्धाः where समिद्ध्या should be emended to समृद्ध्या. In Mantra Pāṭha (2, 2, 11. मित्रस्य

श्रपूतो वा एषोऽमेध्योऽयिज्ञयोऽनृतमूचिवान् य ऋणौन्यनवदा-याग्निमाधत्ते तमन्वारम्भियत्वा यदेवा देवहेडनं यददीव्यँन्नृणमहिमत्येता श्राहुतीराज्येन जुहोति पुनात्येवैनं पूतो मेध्यो यिज्ञयोऽग्निमाधत्त एक-विंशतिरेता श्राहुतीर्जुहोति श्रमा श्रादित्य एकविंश एष सविता स ह देवस्य सवितः पवित्रं तेनैवैनं सवितः पवित्रेण पुनाति यदन्तरिक्षमित्यग्नय एवैन-

चतुर्भारणं बलीयस्तेजो यशस्व स्थविरं समिद्रम् ) समिद्रम् apparently stands for समृद्रम्. 'The form समिद्रम् is as Prof. Kirste (note to Hir. 1. 4. 6) suggests, probably a Prakritic form for समृद्रम्, which occurs in Śāṅkh 2. 1. 30. But it should be added that in Śāṅkh. also a various reading समिद्रं is quoted in Prof. Oldenberg's edition (Ind. Stud. 15. p. 48)'. See Winternitz, Mantra Pāṭha. p. XXIII. For the confusion of য় and য় (Wackernagel, Altind. Gr. 1. p. 19) cf. the mantra variants:—

प्रणा: RV. 1. 145. 6; Nirukta 2. 7. विष्णो: VS. 6. 3; TS. 1. 3. 6. 2; MS. 1. 2. 14: 23. 17.

होत्रावृधः TB. 2. 6. 16. 2. होत्राविदः RV. 10. 15. 9; AV. 18. 3. 47; MS. 4. 10. 6: 157. 16.

प्रस्तिः MS. 2. 11. 2: 140. 10. प्रसितिः VS. 18. 1; TS. 4. 7. 1. 1.

समृद्धम् ŚG. 2. 1. 30. सिमद्धम् HirG. 1. 4. 6.

(With the additional confusion of s and s) see परिश्रितः AG. 2. 8. 16. परिस्तः MG. 2. 11. 12. Cf. Oertel, Synt. of Cases in the Prose of the Brahmanas 1. p. 316.

- 1 ऋणानि. तथा हि ''जायमानो वै ब्राह्मणिस्न-भिर्ऋणवाँ जायते—ब्रह्मचर्येण ऋषिभ्यो यज्ञेन देवेभ्यः प्रजया पितृभ्यः । एष वा अन्तर्णा यः पुत्री यज्ना ब्रह्मचारी च'' इति श्रुतिः। For ऋण cf. Pischel on ऋणा-वन्. Ved. Stud. I. 228, अनवदाय. Cf. Geldner, Ved. Stud. III. p. 133.
- 2 अन्वारम्म् = to take hold of from behind. Cf. (AB. 7. 17. 1) अथ हास्मिन्न-वार्ष्ये 'then as he took hold of him.' (Keith, Brāhmaṇas of Rigveda p. 305.) 'then after this (हरिश्चन्द्र) had taken hold of him from behind.' Oertel, Synt. of Cases. etc. p. 233. The comm. to AB. glosses अन्वार्ष्ये with उपस्पृष्टवति.
- 3 Cf. TĀ. 2, 3, 1. Cf. also BŚS. 3, 7. 16; KS. 38, 5: 106. 6. यहेवा देवहेडनं त्वममे अथासीति AŚS. 10. 7. 14. etc.
- 4 यददीव्यन्त्रणमहं कृषोभि. AV. 6. 119. 1.
- 5 श्रहुती॰ Caland. A mere misprint.
- 6 On Jyaj and Jhu see Weber, Ind. Stud. 10, 324.
- 7 Cf, KS, 12. 6: 168, 18; 33, 8: 35, 2; 34, 9: 43, 9; TB, 3, 8, 17, KS, 14, 5, ŚB, 13, 3, 3, 3; 13, 4, 4, 11; 13, 5, 4, 26, PVB, 4, 6, 4
- 8 Cf. KS. 9. 6: 109. 19-20; TA. 2. 6. 2: 224; MS. 1. 10. 3: 143. 1-2.

मेतदेनसः प्रमुश्चन्ति संकसुको विकसुक इत्येतदेवास्मा अग्नयो यच्मं चात-यन्ति कृत्यां निर्ऋति संवर्चसेर्त्याशिषमेवाशास्ते ॥ २ ॥

देवाश्र वा श्रमुराश्राग्न्याधेयायोपावसन् समावत्कुर्वाणा यदेव देवा श्रकुर्वत तदसुरा श्रकुर्वत ते देवा एतमोदनमासाद्येता श्राहुतीराज्येनाजुह- वुस्तदसुरा नान्ववायंस्ततो देवा श्रभवन् परासुरा श्रभवन् य एवं विद्वानेत- मोदनमासाद्येता श्राहुतीराज्येन जुहोति श्राहुव्यस्थानन्ववायाय भवत्या- तमना परास्य श्राहुव्यो भवति प्रवेधसे कवय इत्युक्त्वोदनस्य जुहोति देवा- नामेव हेडान्यवयजते वातुर्मास्थान्यालप्समानस्य दिविष्यमाणस्येता श्राहु-

- 1 Cf. TA. 2, 4, 5,
- 2 For यदम and its varieties cf. Ved. Index II, 182, 183, चातयन्ति. Mark the connection between चत् and चि (=tiw).
- 3 कृत्यां निर्ऋतिं च पश्च च. TA. 2. 4: 209.
- 4 Cf. KS. 4. 12: 37. 3; TA. 2. 4 1: 209. SB. 2. 4. 6. It will be noted that in the text throught कृत्यां निर्ऋतिं and so forth have been printed. m being in every case when final save at the end of a sentence. changed to anusvāra, and further, in all cases where m occurs as the end of the first member of a compound (संक्रमुकः. संवर्चसा) m is used. I have followed Macdonell (Brhaddevatā) and Keith (AA.) in using anusvāra before mutes, semivowels and sibilants, 'as allowed by Pāṇini, VIII. 4, 59, and approved by Whitney R. 71, 73," Cf. Keith, AA. p. 162. The Veda of Black Yajus School Translated. p. 37.
- 5 The Vedic স্থাপি seeks to win practical ends by means of knowled-

- ge, particularly mystic (= magic) knowledge. Cf. Franklin Edgerton in Studies in Honor of Maurice Bloomfield pp. 131, 134.
- 6 व्यस्यनन्ववायाय B.
- 7 Cf. KS. 7. 12: 73. 7-8; RV. 5. 15. 1; TB. 1. 2. 1. 9; MSS. 1. 5. 1; BSS. 2. 14; ApSS. 5. 5. 8.
- 8 ॰ उत्वोद ॰ B. ख्रोदनस्य partitive genetive as a less complete or less absolute object than an accusative. Cf. खाज्यस्योपस्तीर्थ ŚB. 1. 6. 1, 21; न माषासामरनीयात MS. 1. 4. 10. See Whitney, Skt. Gr. 297 B. (a). Speyer, Vedische und Sanskrit Syntax, p. 19.
- 9 हीडन्यव॰ masculine common. Cf. "घञवन्तः" P. Lingānusāsanam.
- 10 श्रवजते.
- 11 For the four-month or seasonal sacrifices cf. ApŚS. 8; BŚS. 5; MŚS. 1. 7; KŚS. 5; AŚS. 2. 15-20; ŚŚS. 3. 13-18; VaitŚS. 8. 8 ff; Weber, Ind. Stud. X. 337. Hillebrandt, Rituallitteratur. 115-119; Eggling, SBE. 12, 383. 392. 408. 417—

तीराज्येन जुहोति पुनात्येवैनं पूतो मेध्यो यज्ञियो दीचते'। श्व आधास्य-मान रात्रीं जाग्रति तमो वा अन्धं स्वमस्तमस एवैनमन्धसो मुश्चिति शिल्पेर्गा-यन्ति शिल्पेहिं सर्वं कुर्वन्ति ॥ ३॥

धारयत्येतमिं न मांसमरनीयात्र स्त्रियमुपेयादधः शयीत न विप्रवसे-नास्य गृहादिः हरेयुर्नाहरेयुरन्यतं आत्मनो गोपीथायाग्निमेतमाधाय सिम-

p. 425, z. 16. See Keith, Religion and Philosophy of the Veda II. 321-323.

- 1 The origin of the word 克可 is not settled. Cf. Oldenberg, Rel. des Veda p. 398; ZDMG. XLIX. 176; Ind. Stud. X. 357, 358; Hillebrandt, Ved. Mythologie. 482; Rituallitteratur. p. 125. Keith, Rel. and Phil. of the Veda II. p. CXIV. Keith in his note on the Veda of Black Yajus School. p. 608.
- 2 Locative Caland, Cf. ApSS. (5.7. 15) श्व त्राधास्यमानः पुनर्बद्धौदनं पचति; KS. (8, 12: 96, 1) यस्तं श्वो ऽिम-माधास्यन्त्स्यात्स तां रात्रीं वरं चरेन मांसमश्नीयाच स्त्रियमुपेयात्; MS. (1.5. 1. 31) श्वोऽमीनाधास्यमान उपवसेत पूर्वी पौर्शमासीमुत्तराममावास्याम्; ApśS. (5. 7. 4) यस्मिन्नच्त्रेऽभिमाधास्यन्त्या-त्तरिमन संवत्सरे etc. According to these citations we should expect here nom. sing, but nom, plu, श्राधास्यमानाः is also possible. Cf. यं वाव प्रजापतिरसौ पूर्वोऽिः तद्यमित त्रादाय प्राङ्नुद्रत्याजुहोत् । तस्मादिमहोत्रं पश्चा-धिश्रित्य पुरो जुहोति । पुर एवान्यानि हवींषि धृतानि कुर्वन्ति । पुरो जुह्वति । The ms. reads जहोति, but क्रवेन्ति of the previous sentence would better be

followed by plural जुह्वति. कपिष्ठल कठसंहिता 5, 3. 3; 41. 2-3.

Confusion of number (though very rare) is yet found in Skt. Cf. घृष्णवे धीयते धना; Pāṇini 3. 1. 85. Examples are common in Pāli. ये केचि पानभूतिथ=ये केचित् प्राणभूताः सन्ति. निथ रागसमा श्राग निथ दोस-समो किच । निथ खन्दा दिसा दुक्खा निथ सन्ति परं सुखम् quoted by Delbruck in Vergl. Syntax. III. p. 232. See also R.V. 7. 93. 7; MS. 1. 5. 12 (सजावहै is used of the gods) and A.V. 14. 1. 39. with Whitney's note. Keith, A.A. p. 166. Mark रात्रीं the solemn old Vedic

- 3 Mark रात्रीं the solemn old Vedic form. Cf. Lanman, Sanskrit Gr. p. 393. Pāṇini 4. I. 31; Wackernagel, Altind. Gr. III. p. 185. In contrast to this cf. तं वाचंयमं रात्रिं जागर-यन्त आसते। शल्केस्तां रात्रिमन्निमन्धते। BSS. 2. 15; तदाहुर्जाग्र्यादेतां रात्रिमिति Kāṇva SB. 1. 1. 4. 6; वीगात्र्यावेनैनमेतां रात्रिं जागर्यान्त । अपि वा न जागतिं न वाचं यच्छिति। शल्केरेतां रात्रिमे-तमिमिन्धान आस्ते ApSS. 4. 8.
- 4 धारयनेताममिर्.

2-4.

ठ नास्याप्तिं ग्रहाद्धरेयुर्नान्यत त्राहरेयुः । ना-

दाधानान्तं क्वर्यात् वरं ददानीतिं वाचं विसृजते शान्तो वा एष भूत्वा यजमानमभ्येति वरेण चैवैनं सत्यया च वाचा शमयति ॥ ४ ॥

रथन्तरं गाईपत्य आधीयमाने गायत्ययं वे लोको रथन्तरमयं गाई-पत्योऽस्मिस्तेन लोके प्रतितिष्ठत्यग्निं ज्योतिरवरुन्द्वे वामदेव्यं दिच्णाशा आधीयमाने गायत्यन्तरिचं वे वामदेव्यमन्तरिचं दिच्णाग्निरन्तरिचे तेन प्रतितिष्ठति वायुं ज्योतिरवरुन्द्वे बृहदाह्वनीय आधीयमाने

न्द्रतं वदेत्। न मांसमश्नीयात्। न श्चियमु-पेयात्। MSS, 1. 5. 1. 26-30. ApSS, 5. 7. 6.

- 1 वरं ददामीति वाचं विस्ञते BSS. 2.
  16. स्ज्+िव with वाचं is (with very few exceptions) used in the middle
  \*voice. Cf. SB. 1. 1. 4. 8; 2. 4. 1. 6;
  3. 2. 2. 4; 3. 2. 2. 26; 6. 7. 4. 14; 7.
  2. 2. 1; 7. 3. 1. 4; TS. 6. 4. 11. 3;
  TB. 3. 2. 3. 8; MS. 3. 6. 9; 3. 8. 2.
  SB. 6. 6. 4. 1. has वाचं विस्ञते while 6. 6. 4. 2 reads विस्ञति. Cf. Oertel, Synt. of Cases in the Prose of the Brāhmaṇas I. p. 160.
- 2 श्रशान्तो. Caland.
- 3 तरुं Caland. रथन्तरं सामः—
  ग्रामि त्वा शूर् नोनुमोऽदुग्धा इव धेनवः ।
  ईशानमस्य जगतः स्वर्दशमीशानमिन्द्र
  तस्थुषः ॥
  न त्वा वी श्रम्यो दिव्यो न पार्थिवो न जातो
  न जनिष्यते ।
  ग्रास्वायन्तो मघविश्वन्द्र वाजिनो गव्यन्तस्त्वा हवामहे ॥
- 4 अयं वे लोको रथन्तरम् SB. 8. 5. 2. 5. 5 Macdonell, Vedic Grammar for Students. p. 413 gives both रुन्द्रे and रुन्धे. The tendency to adopt more or less regularly the abbreviation of a double consonant be-

fore a consonant nt or ndh for ntt, nkt, nddh, ngdh is merely in all probability a convenient graphic abbreviation. Cf. Keith, Veda of Black Yajus School Translated p. XXXVII. This simplification is early. Cf. Benfey, Sāma Veda p. XL-VIII and Roth, ZDMG. XLVIII. 101. See also Wackernagel, Altind. Gr. I. 113, 114, "who overlooks Lüder's argument. The matter is not susceptible of conclusive determination." Keith, Veda of Black Yajus School p. XXXVII. n. 5.

- 6 वामदेव्यमिभगयते TB. 1. 1. 8. See ApSS. 5. 13. 8. वामदेव्यं सामः—
  कया निश्चन्न त्राभुवदूती सदावृधः सखा। कया राचिष्ठया वृता॥ कस्त्वा सत्यो मदानां मंहिष्ठी मत्सदन्धसः। हडा चिदारुजे वसु॥ त्राभीषु एाः सखीनामविता जरितृसाम्। शतं भवास्यूतिभिः॥
- 7 PVB, 15, 12, 5; 16, 11, 4; SB, 1, I, 2, 23,
- 8 For Ahavanīyādhāna of ApSS. 5. 15. 6. बृहत्सामन् is:—
  त्वामिद्धि हवामहे साता वाजस्य कारवः ।
  त्वां वृत्रेष्विन्द्र सत्पतिं नरस्त्वां काष्ठास्वर्वत ॥
  स त्वं नश्चित्र वज्रहस्त धृष्टुया महस्तवानो

# गायत्यसी वै लोको बृहद्सा आहवनीयोऽमुर्ष्मिस्तेन लोके प्रति-तिष्ठित सूर्यं ज्योतिरवरुन्द्वे तदाहुरुपधीतां वा एतस्याग्रयो यस्याधी-यमाने सामानि गीयन्ते वत्सा हि सामान्यप्रीनां तेऽस्मै न सर्वा

ऋद्रिवः ।

गामश्वं रथ्यमिव संकिर सत्रावाजं न जिग्युषे ॥

1 (a) I have been unable to trace this quotation. For √dhā+upa. cf. यदस्य जुहुयाद्यज्ञमस्य विदुद्यादुपर्धातोऽस्य यज्ञः स्यात्. MS. 3, 6.7: 69. 15; यथावि गौरूथः कुरुत एवमेष देवेभ्यो यज्ञं संभरित यो दीच्रते यज्जुहुयाद्यज्ञं विदुद्यात् स्रेव-येद्यथोपधीते स्त एवं तद्यदुपरि जुहोति. KS. 23, 6: 81. 8; धीतिमव तृतीयसव-नम् KS. 23, 10. 86. 19 = JB. I. 217 = TS. 6. 1. 6. 42. The comm. glosses it with धीतिमव तृतीयसवनं मन्यन्ते तस्मानृतीयसवने ऋजीषं किंभूतं सोमम-भिष्ठुएवन्ति तस्य पीतसारत्वात्। See also JB. 1. 217. 84.

(b) Sabara on JM. (उपवादश्व तद्वत्. १० 8, 9.) says: अस्त्याधानं तत्रेदमामनन्ति य एवं विद्वान् वारवन्तीयं गायति ...... तत्रेदमाम्रायते उपवीता वा एतस्यामयो यस्याग्न्याधेये ब्रह्मा सामानि गायतीति. The comm. glosses उपवीताः with उपशब्दः सामीप्यमाह । वीता गताः। कालविलम्बसन्तरेगा गता भवन्तीत्यर्थः। Sāyana in his introduction to SV. (Vol. I, p. 83) says इदमपरमाम्रायते। उपवीता वा एतस्यामयो भवन्ति यस्या-ग्न्याधिये ब्रह्म (may be emended to ब्रह्मा ) सामानि गायतीति । उपशब्दः सामीप्यं वृते विगताः कालविलम्बमन्तरेण परैस्त्यका इत्यर्थः । This quotation also is untraced.

Bhavatrāta quotes this on JSS. (L CL. ms. no. 2002.) but there it is broken. उपयोत or उपवीत is not found in Worterbuch.

- (c) KauS. 31. 6, reads ऋस्थाद्यौरित्य-पवातायाः स्वयंस्रस्तेन गोश्डोत्या संपातवता जपन्. Dorila glosses अपवाता with अपगता गौर्वत्सविगत्तितस्नेहा. 'The text is not certain' says Bloomfield. Cf. KauS. p. XLV.
- (d) We see confusion of a and u. Cf. parallels:—

  अपचित्.(sore) AV. 6. 25; 6. 83; 7.

  74; KauS. 31. 16. डपचित् VS. 12.

  97.

  अपेप्सेत्. KB. 4. 12. उपेप्सेत् is preferable to this.

  अपोदकम्. KB. 20. 1. Anandāśrama Ed. has उपोदकम्.

  ता वा एतास्त्परा ऊर्ज त्वसन्वन्. AB. 4.

  17. ऊर्ज त्वसन्वन् Haug.

  Cf. Keith, Rigveda Brāhmanas. pp.

  209. 293. 369. 457.

  (e) We find confusion of dh and v.
  - Cf. PVB. 4. 8. 8. where यद्ध्याहु: should be read यद् व्याहु:. (See Calnd's note on it.) and RTV. 258 adhi and avi.
    Thus we find उपधीता: (KB.) उपवीता: (Sabara and Sāyaṇa) and अपवाता (KauS.) Which is to be preferred ? 2 I could not find parallel to it. JUB.

2. 5. 1 reads देवा वै ब्रह्मगो वत्सेन वाच-

श्राशिषो दुहे तस्मात् सामानि न गेयान्यग्नीनामविदोहायं सोमस्य वा एताः प्रियास्तन्वो यत् सामानि यदन्यत्र गीयेरन् सोमं प्रियाभिस्तन् भिं - र्व्यर्धयेरन्न तुपनामुकं एनं सोमः स्यात् तस्मात् सामानि न गेयानि सोमस्योपनत्यां ग्रिमादधानः सायमतिथिं ब्राह्मणं नापरुन्धीत सूर्येण सहेपि-वांसम् सूर्यो वे सायं ब्राह्मणं प्रविशति य श्राहिताग्नेरतिथिर्भ-

मदुहन् । श्रिमिर्ह वै ब्रह्मशो वत्सः । सा यासौ वाग् ब्रह्मैव तत् ।

- 1 विदोह=perverted milking.
- 2 For this use of यत cf. असुर्यो वा एतयदोषधयः MS. 1. 6. 3: 89. 8; ततो देवा एतं वज्रं दहशुर्यदपः (with accusative) SB. 1. 1. 1. 17. Cf. 'aesa yo ahuro' and 'ae tahe yath ahurahe' quoted by Delbruck in Vergl. Synt. III. p. 309. See उद्दिश्यमान-प्रतिनिर्दिश्यमानयोरेकत्वमापादयन्ति सर्वनामानि पर्यायेण तिक्षञ्जमुपाददत इति. Kaiyaṭa on MB. Ballantyne's Ed. p. 7.
- 3 For the instrumental cf. Pāṇini 2.3. 21, the scope of which has been extended by Speyer. Vedische und Sanskrit Synt. p. 11.
- 4 ्री. Atmanepada rare. Cf. यन्नेवं चिनुयात् प्रिययैवैनं तन्वा व्यध्येद्य-देवं चिनुते प्रिययैवैनं तन्वा समध्यति. KS. 21. 3. 41. 1. R.dh + vi = fail. Cf. ऋप्रिना वानीकेनेन्द्रो वृत्रमहंस्तस्य समास्प्रस्य भीतस्य यत्र व्यार्ध्यत ततो धूमोऽस्रज्यत तस्माद्ध्रमवती नानूच्या व्युद्धा ह सा. MS. 4. 311. यत्र व्यार्ध्यत= where he suffered a loss, the two genetives are dependent on the verb vyārdhyata, like /mī नास्या-रमनो मीयते य एवं वेद TB. 3. 2. 2: 5.

- See Oertel, Synt. of Cases etc. p. 273. On ऋग्रेति see Keith, Veda of Black Yajus School. p. 100.
- 5 Not inclined towards, unfavourable to For accusative see Macdonell, Vedic Gr. for Students, p. 302. Cf. वरुण एनं प्राहुकः स्यात् KS. 24, 5: 94, 9; 29, 3: 171, 19; उपस्था-युका एनं पशवो भवन्ति KS 7, 4: 66. 7; वत्सांश्व घातुको मृगः AV. 12. 4; पश्रम घातको भवति PVB. 7. 9. 18. In घातको ऽस्य रुद्रः पशून् भवति (KS. 8. 5: 89. 18) घातकः should be emended to घातुकः a variant given by V. Schroeder in footnotes, यो वै सवादेति नैनं सव उपनमति PVB 18. 10. 1. The comm. नोपनयति is a mere blunder. Cf. also MS. 3, 1, 3: 4. 6 3. 1. 3: 4. 8.
  - 6 Cf. ApSS. V. 16. 6-8.
- 7 Sandhi shows that it is instrumental. Context requires dative; in that case the sandhi may be irregular. For irregular sandhi see PVB. 13. 4. 7. क तर्षयो=क त ऋषयो. अथास्मान्वारच्याय=०स्मा अन्वा॰.KauS. 53. 12; तल्पार्षभम्=तल्प आ॰ KauS. 6. 34;अनामयैधि=अनामय एथि. KauS. 49. 23.
- 8 Cf. AB. 5. 30; ApSS. V. 25. 5.
- 9 Cf. Kathopa, 1, 1, 7. For the duty

वित स तृप्तोऽप्तिं प्रविशाति तस्मानापरोद्धव्यो नास्यानाश्वानं ब्राह्मणो गृहे वसेत् प्रजां चास्य पश्ंश्च साधुकृत्याश्चाश्नीयादानाय ह्येषोऽप्तिमाध्यते सायं प्रातरुदितेऽग्ना अहते नाश्नीयादितिथिवा एष आहिताग्नेः पूर्व ह्यितिथमाश्रायन्त्यृबसिन पकं नाश्नीयाच्छमलं वा एतद्गेः स्वकृत हरिणे नावस्येत् क्षिनं दारु नाभ्याद्घ्यात् अनाग्नेयं ह्येतन्नाच्युदकं नाचामेद्यो वै नाव्यग्निः स आहिताग्निमारोहित तस्य शान्त्ये नानृतं वदेच्छमलं वा एतद् वाचो यदनृतं शमलगृहीतः स्याद् द्वाद्श्वरात्रीराज्येनाग्निहोत्रं उहुयान्नवजाता वा एतस्याग्नयो यथा कुमारं नवजातं सर्पिराशयन्त्येवमेव तद् अजस्रोऽग्निभवितं रचांसि वै भूतं संसचन्ते भूत एवष देवानां योऽग्निमाधत्तेऽग्निदेवानां रच्नोहा रचन्सामपहत्या अहतं वसीत मध्यत्वायाथो सतेजस्त्वायाध्वर्यवे वाससी

of hospitality cf. TU. 3, 10 For आतिथि cf. Keith, AA. 1, 1, 1.

- 1 Cf. MŚS. 1. 5. 6. 13; BauŚS. 2. 20; ApŚS. 5. 25. 4.
- 2 KS, 23, 6, 81, 17,
- 3 Cf, MS. 1. 5. T: 75. 4; ApŚS. 5. 25. 13-15. Weber (Ind. Stud. 9. 292) shows that Avesta prefers the period from the first appearance of light to the sunrise as the proper time for sacrifice while the time of sunrise is the 'daeva yaśna'. See Keith RV. Br. Trans. p. 254. AB. 5. 29.
- 4 मामय. Cd.
- 5 Cf. MŚS. 1. 5. 6. 14; ApŚS. 5. 25. 6.
- 6 হবিল Caland. Cf. ApSS. 5. 25. 9. MSS. 1. 5. 6. 17. For the discussion on irina cf. Pischel, Ved. Stud. II. p. 224-25.
- 7 किन्नदारुगाद्खाद्घ्यात्. Cd. Cf. Apśs. 5. 25. 7; Mśs. 1, 5, 6, 16; Kśs. 10, p. 377.

- 8 Apśs. 5. 25. 7; Mśs. 1. 5. 6. 15; Kśs. 4. 10. 15. Nau means here agnihotra, cf. नौईवा एषा स्वर्ग्या यद-मिहोत्रम् śb. 2. 3. 1. 15.
- ९ तस्याशान्त्यै. Cd.
- 10 Cf. ApSS. 5. 25. 3.
- 11 Cf. KS. 6, 7: 57, 3; KŚS. 4, 10. 15: 377.
- 12 Cf. यथा कुमाराय वा वत्साय वा जाताय स्तनं प्रतिद्ध्यात्ताद्दक् तत् AB. 5. 31; तस्मात्कुमारं जातं घृतं वैवाग्ने प्रतिलेहयन्ति स्तनं वानुधापयन्ति, ŚB. 14. 4. 3. 4. For kumāra see तान्येतान्यग्निरूपािरा कुमारो नवमः ŚB. 6. 1. 3. 18.
- 13 স্থান্দিন্. Cd. Cf. ASS. 2. 1. 35; ApSS. V. 22. 13; KSS. 4. 10. 16; for detailed discussion on Ajasrāgni see Ādhānapaddhati. pp. 10-12
- 14 संसम्बन्ते Caland. संसम्बन्ते mine. Cf. Macdonell, Ved. Gr. for Students. p. 426.
- 15 Cf. ApSS, 5, 4, 11.

परिहिते ददात्येष ह्यानं विराजि प्रतिष्ठापयित तदेषाभ्यन्क्रा (ज्ञा दिवि दिन्निणावन्तो अस्थुर्ये अश्वदाः सह ते सूर्येण । हिरण्यदा अमृतत्वं भजन्ते वासोदाः सोम प्रतिरन्त आयु) रित्यग्नीषोमीये पत्या रसने ददाति समेव जीर्यतो मिथुनौ गावौ देयौ मिथुनस्यावरुद्ध्या अथो ब्रह्मचारी भवत्यात्मनो गोपीथाय ॥ ५॥

- 1 अश्वर्चा Cd.
- 2 Boyer (Journal Asiatique 1901, II. 451 seq) points out that amṛta in many places means length of life on earth and not immortality in heaven. See Keith, Veda of Black Yajus School p. 118; also Sankara on Vedānta Sūtra 1. 2. 17.
- 3 Cf. RV. 10. 107. 2.
- 4 पत्मा Cd. पत्न्याः seems correct. Cf. प्रवर्ती कुराडले स्रजी ...... अलङ्कररामन्य-द्भूषर्णं तान्यस्मा आहरन्ति । ...... तत्र च प्रवर्तप्रहर्णं कटककिटस्त्राङ्गुलीयका-दीनामुपलच्नार्थम् etc. Bhavatrāta on Jaiminīya SS. ms. no. 2002. in Lal Chand Library.
- 5 रशने seems correct. Cf. KB. 8. 4. where रसना stands for रशना which is clearly correct. In Sanskrit there is a tendency to confuse S and s. Cf. the following:—

परिश्रुतम् AV. XX. 127. 9. परिस्नुतम् SSS. XII. 17. 13.

परिश्रितः AG, II. 8, 16, परिस्तः MG, II. 11. 12.

(For the confusion of R and R cf. Oertel, Synt. of Cases etc., I, p. 241).

विश्रयाते MP. 1. 11. 6. विस्तयाते which Haradatta justifies by saying छान्दसः सकारः.

शमु सन्त्वापः AV. XIV. 1. 40. शमु शन्त्वापः MP. 1. 1. 10. Haradatta says प्रसिद्धस्तु पाठः शमु शन्त्विति.

Cf. Winternitz MP. XVI. XX. Wackernagel, Altind. Gr. I. p. 226; SBE. XLII. p. 255. Bloomfield, KauS. LX. Bloomfield and E. H. Spieker in PAOS. for May 1886 p. XXXVI. For its reasons see Bühler in Epigraphica Indica Vol. III. p. 136.

- 6 समेवं जीर्यतः KS. VI. 4: 52. 16.
- 7 Cf. KB. V. 6; MSS. 1. 5. 6. 22; see also TS. III. 5. 1; TB. 1. 6. 11; ApSS. V. 20. 11. JSS. 22; for the importance of दिल्ला cf. JSS. I; on दिल्ला in general see Geldner, Ved. Stud. III. p. 95.
- 8 For the singular of the reflexive pronoun cf. Delbruck, Altind. syntax. p. 95. speyer, Ved. und Skt. Syntax p. 39. This rule is strictly observed in the prose of the Brāhmanas. Cf. Oertel, Synt. of Cases etc. I. p. 188.

गारों वा एषोऽग्रीनां यद् गाईपत्योऽयं वावैकं आसीन्नाहवनीयो न दिच्चणाग्निस्ते देवाः सह जायाभिर्गाईपत्ये ऽन्नाद्यमपचंस्ते पक्त्वा सम-शनं प्राश्नन् या देवपल्यस्ता हि यन्तिन् प्राश्नन्तीति ते देवा अविदुर्यज्ञवेशसमिदं कुर्मेत्यग्निं विभजामेत्यग्निं व्यभजंस्तस्य योऽग्नेस्तृतीयो भागस्तं देवाः श्वोभृते प्राश्चमनयन् स देवेभ्य आहवनीयोऽभवत् तदा-

- 1 आगर is common. अगर is found in ApG. II. 6. 8; II. 6. 10. Macdonell quotes in Vedārthadīpikā p. 164, कपोतश्चेदगारमुपहन्यात. Patañjali VM. 1. 1. 5: 73. 8. JaimG. (II. 6. 32) reads यद्यागरे स्थूगा विरोहेत. गार is found in Kāśmīrian mss. Cf. तत्कालं लोगाचिस्त्रे अप्रिगारेषु च दग्धेप्यन्ये चाप्रये चाप्रये चाप्रये चाप्रायाष्ट्राकपालं निर्वपेदिति KSSP. XXV. p. 51 of the ms. no. 237. (PUL.)
- 2 The main divisions of the Hindu sacrifice in the Vedic period are those between the Grhya and the Srauta sacrifices which presume the use of three fires. The use of three fires is earlier than the Rg Veda, Cf. Oldenberg SBE, XXX. IX; Rel. des Veda p. 348. It is originally derived from the Soma sacrifices which insist on their use, while the Agnihotra and the new and full moon sacrifices still could be performed by the householder with his single fire. These fires are the results of priestly elaboration. The Garhapatya remains the source of the other two, the Ahavanīya, in which offerings are normally made, and the Daksinagni. which receives offerings for dread spirits like the Manes, while it

- also serves with its heat and light to repel the evil spirits, the Rākṣasas. See Keith, Veda of Black Yajus School. p. civ.
- 3 An instance of Npl.—স্বয়: instead of-u: and - \$:. Cf. अम्बयः R.V. 1. 23. 16; ऋरुएयः RV. 10. 95. 6; चोगायः R.V. 10. 22. 9. पत्नय आसन् ·····रेवतयः JB. 1, 140, 42; ते पत्नयो लोम विचिन्वन्तु मनीषया। देवानां पत्नी-र्दिशः · · · · । TS, 5, 2, 11, 62; 2, 1, 2, 12, In KB, 5, 7 पत्नयः is accusative. Cf. Keith, Veda of Black Yajus p. 73; पत्नीः प्रजाः प्रजनयन्ति TS. 6. 5. 8. Sāyaņa takes patnīh as the subject. In Pancavimsa Br. we find without any exception as ending of the nom. plur, of stems in ī the classical ending-yah, whi-Ist the Jaim in this case has mostly the Vedic ending-ih. Cf. Caland, Pañcavimsa Br. XIX. See also Patanjali on Panini VII. 3, 107; Wackernagel, Altind. Gr. III. p. 184. Bopp, Comp. Gr. I. p. 291 on को जननेः पिता पुरागास्य etc.
- 4 यन्ति+इत्+न.
- 5 श्रोम्ते occurs twentyone times in MS. eighteen times in SB. and eighteen times in JB. For श्रोम्ते

हवनीयस्याहवनीयत्वं तस्माच्छ्वः श्वः प्राङ् प्रणीयते तस्य योऽभे-स्तृतीयो भागस्तं देविपतरः पर्यगृह्णन् दिल्लिणतोऽनयन् स दिल्लिणाग्निर-भवत् तद्दिल्लिणाग्नेदिल्लिणाग्नित्वं यथा वै वृषलयोनिजः पुत्रकः सर्व-मित्ति मेध्यं चामेध्यं चैवं वै आष्ट्राग्निः सर्वमित्ति मेध्यं चामेध्यं चासुर्यो वा एष यद् आष्ट्राग्निर्यत्तिसमञ्जुहोत्यसुर्या अस्याहुतयो भवन्त्यसुरेभ्यो वा एष पुरा पक्षं पचित न पितृभ्योऽथ यः कामयेतामपक्षं मे पितृभ्यो भाग-धेयं भवत्विति गार्हपत्यादिष्ठं प्रणीयाहुतीर्जुहुयादामपक्षमेवास्य पितृभ्यो भागधेयं भवति तस्य यस्तृतीयो भागस्तं देवपत्तयः पर्यगृह्णन् स गार्ह-पत्योऽभवत् तद् गार्हपत्यस्य गार्हपत्यत्वं तस्मात् परिश्रिते गार्हपत्ये पत्तीः संयाजर्यन्त्याज्यहविषो भवन्ति रेतो वा आज्यं रेतसः प्रजाः प्रजायन्ते प्रजननाय मण्डलं गार्हपत्यस्य लच्चणं कुर्यान् मण्डलो ह्ययं लोको ऽनेन लोकेन संमितं चन्द्रार्थं दिल्लिणाग्नेश्वन्द्रार्थं ह्यन्तरिक्तमन्तरिक्लेण सामितं स्वर्गो लोकश्रतुरश्रस्तस्मादाहवनीयश्रतुरश्रः स्वर्गस्य लोकस्य समष्ट्ये ॥ ६॥

## त्रह्मवादिनो वदन्ति देवानां वा एतान्यायतनानि यद् गाईपत्यश्च

(absolute locative) see Oertel, Synt. of Cases etc. I. p. 182.

- 1 Cf. MS. 1. 6. 11: 103. 7-9.
- 2 Cf. MSS. 1, 5, 44.
- 3 त्रासपक्रम् Cd.
- 4 भागधेयं is equivalent to भागः. Cf. Oertel, Synt. of Cases etc. I. p. 116.
- 5 परिश्रित याजयन्ति KS, 22. 13: 68. 6. For the confusion of r and ri cf. Wackernagel, Altind. Gr. I. p. 71; Oertel, Synt of Cases etc. I. p. 113. परिश्रतेषु in KB. 8. 8 is according to Keith preferable to either ्स्त्रेषु or श्रुतेषु. Keith, Rigveda Brāhmaṇas. p. 396. In KB. 18. 1 one ms. has स्तम् others have श्रुतम्
- while the Ānandāśrma Ed. has প্রিন্ম. See Keith, Rigveda Br. p. 445. परिश्रिते = covered, enclosed. Oertel. Synt. of Cases etc. I. p.239.
- 7 ता वा आज्यहिविषो भवन्ति । रेतो वा आज्यम् SB. 1, 9, 3. 7.

6 Cf. TB. 1. 9. 5.

- 8 Cf. KSS. 4.7: 356, 18, 20; SB. 9. 2, 3, 14.
- 9 मराडले Cd. Cf. परिमराडला हि योनिः। अयो अयं वै लोको गाईपत्यः। परिमराडल उ वा अयं लोकः। SB. 7, 1, 1, 37; 6, 7, 1, 26.
- 10 लोके Cd.
- 11 For অপ and অন্ত see Worterbuch.

दिचिणाग्निश्राहवनीयश्च मण्डलं गाईपत्यस्य लचणं कुर्यान् मण्डलो ह्ययं लोकोऽष्टाविशत्यङ्गुलो भवित शक्कर्या संमितः सप्तपदा शक्करी शाकराः पश्चनः पश्चनेवावरुन्द्धे चन्द्रार्धं दिचणाग्नेश्चन्द्रार्धं ह्यन्तिरिचमन्तिरिचेण संमितं देवतानां वा एतद्नं यचन्द्रमा देवता एवास्यान्नमादयित ह्यात्रिशदङ्गुलो भवत्यनुष्टुभा संमितोऽनुष्टुभा वीर्यं करोत्यनुष्टुभेव वीर्येण यजमानं समर्धयित चतुरश्रमाहवनीयस्य कुर्याचतुरश्रो ह्यसौ लोकोऽरितिमात्रो भवत्येतावान् ह्यात्मा प्रजापितना संमितोऽन्नं वे प्रजापितिस्त्राद्येतैवेनं समर्धयित हुत्वाग्नीनवसृजेत् प्रजया च पश्चिश्च प्रजापतेर्थाहुरवसृष्टो ह्यभो वर्धतं इति दिवो मात्रया विरणा प्रथस्वेति व

- 1 काठके परिमएडलां नेति KSS. 5. 3. 36: 451. 12. See Pāra, GrhyaPa. 3. p. 479.
- 2 Cf. MS. 1. 5. 6: 74. 11; 4. 5. 1: 63. 6; PVB. 13. 1. 3; For cattle and जगती see TS. 6. 1. 6. 2; MS. 3. 7. 3: 77. 11.
- 3 चान्द्रार्धे. P.
- 4 एष वै सोमो राजा देवानामन्नं यचन्द्रमाः ŚB. 1, 6, 4, 5; 11, 1, 3, 3; 11, 1, 4. 40; 11. 2. 5. 6; JUB. 1. 3. 4. ChU. 5. 10. 4. BrU. 6.2. 16. In the post Vedic literature Soma is a popular name of the moon which is regarded as being drunk up by the gods and so waning, till it is filled up again by the Sun. Cf. Macdonell, Vedic Mythology, pp. 112-113. See Hillebrandt, Ved. myth. I. 296. For details see SB. 4. 6. Against this see न ह वै देवा श्रश्ननित न पिबन्त्येतावदेवामृतं दृष्ट्वा तृप्यन्ति ChU. 3. 6. 1; Vedānta Sūtra 3, 1, 6,
- 5 ब्राइयते P. If we read ब्राइयति and not ब्राइयन्ति the meaning would

- be 'he (the officiating priest who performs this rite for him) causes the deities to eat his food (i. e. 'to accept his offerings). Cf. PVB. 18. 5. 11. with Caland's note upon it. p. 473.
- 6 For the frequent redundancy of ya in words like suvirya cf. Wackernagel, Altind. Gr. I. p. 271. Oertel, Synt of Cases etc. I. p. 110.
- 7 For the measurement of ātman cf. Kathopa. 4. 12; 4. 13; SvetaU. 3. 13; 5. 8; 5. 9; ChU. 5. 18. For the derivation of ātman cf. Keith, AA. p. 231.
- 8 Cf. ApSS. 5. 23. The passage is found in JB. without any essential variation except সাজীয় instead of সাজ্যান of ApSS. Mark that the JB. and Sāṭyāyani Brāhmaṇa coincide very closely. See Caland, Das Srautasūtra des Apastamba p. 167.
- 9 Quotation untraced, Cf. however वनस्पतिरवस्टों न पारी: TB. 2. 44. 8; JUB. 1. 29. 7-8; JB. 2. 8. 7.
- 10 Cf. KS. 16, 3: 233, 2.

प्रथयत्येव यथा दीप्यमाने भूयोऽभ्यादधात्येवमेवास्मिस्तदभिपूर्वं तेजो दधाति तदाहुः कः श्रेयांसं विषुप्तं वोधियतुमईतीति तस्मान्ना-वसुजेद् य एवमेषामायतनं वेदायतनवान् भवति यस्यैवं विदुषो यस्यैवं विद्वानग्रीन् विहरति वसीयान् भवति ॥ ॥॥

देवा वै सर्वे समेत्य प्रजापितमपृच्छन् कुतस्त्रेताग्निर्भविष्यतीति स ऊर्ध्वपादोऽधस्ताद् भूम्यां शिरः कृत्वा दिव्यं वर्षसहस्रं तपो-ऽतप्यत तस्याश्रूणि परापतन्तश्रुष्वेवाह्योऽजायतं स व्यवर्ततं स व्यध्-

1 दीप्यमानो Caland, यथा दीप्यमाने भूयो-Sभ्यादधात्येवमेवास्मिस्तद्धि पूर्व तेजो दधाति तदाहुः कः श्रेयांसं विष्ठुप्तं बोधयितु-मईतीति KS. 22. 2: 58. 18; 22. 6. 62. 8-9. For the confusion of adhi and abhi cf. अधि RV. 10 13. 3; अभि AV. 18. 3. 40.

অঘি VS. 32. 10; AV. 2. 1. 5; ऋমি TA, 10. 1. 4.

ग्रधि AV. 7. 8. 1; KauS. 42, 1, श्रमि TS. 1. 2. 3. 3. AB. 1. 13. 2; KB. 7. 10.

For adhi and abhi see Caland, PVB. 14. 4. 4:357. अभिपूर्व (compd.) occurs thrice in KS. Cf. Oertel, Synt. of Cases etc. I. p. 280. Keith, Rigveda Brāhmaṇas p. 852. n. 1.

2 For this question of KS. 22. 2: 58. 18; MS. 3. 4. 5: 51. 6 and Ap-SS 6. 27. 1. with Caland's illuminating note upon it.

3 यानवमेषायतनं B. यारवमेषायतनं P.

4 एवं विदुषः two words. One word also is possible. Cf. Wackernagel, Altind. Gr. II. 1. 68.

5 त्रिता P. Agni is threefold. त्रेता, गृह्य and लौकिक. त्रेता, वैतानिक, श्रारण्य, संस्कृत, वैदिक and श्रोत are synonyms. गाईपत्य, श्राहवनीय and दिस्णाभि these three fires are the means of sacrifice, hence they are called त्रेता. Fire set up at the time of marriage is called यहा. यहामि, शालामि, आवसध्य, श्रीपासन and स्मातं are synonyms. Cf. the comm. on Gobhilagrhya Sūtra 1. 1. Other fires are called laukika. अतियज्ञ, महायज्ञ, and हिन्येश्च are performed in the त्रेता fires. Cf. Sankara on Vedānta Sūtra 1. 2. 26. For त्रिता however see TB. 3. 2. 8. 11; MS. 4. 1. 9: 12. 6 = KS. 31. 7: 9. 3. Yāska Nir. 4. 7. with Durga on it.

6 अश्रुश्वे B. ०श्रीणि, अस्रोध् P.

7 According to the Indian thought the horse is apsuja i. e. he arose from waters. Cf. MS. 2. 3. 3: 30. 8; अप्रयोति TS. 2. 3. 12. 2; अश्वस्यात्र जिनमा RV. 2. 35. 6; यदकन्दः प्रथमं जायमान उद्यन्त्समुद्रादुत वा पुरीषात् RV. 1. 163. 1; RV. 1. 184. 3, where ककुइ is apparently Aśvin's horse. See Geldner, Ved. Stud. II; 258. See also ŚB. 13. 3. 1. 1; 4. 2. 1. 11; 6. 1. 1. 11; 6. 3. 1. 18; TB. 1. 1. 5. 4; PVB. 21. 4. 2; SB. 7. 5. 2. 18; TB. 3. 8. 4. 3; 3. 8. 19. 2; 3. 8. 20. 4; ŚB. 5. 1. 4. 5.

8 सन्ध्यावर्तत. Cd.

नुतं स शकृदकरोत् स परावृत्याजिञ्ञत् ततःशकाँ छ्वस्यजायतं तत्पा-श्विनमध्याचाश्वसद् यत्पाश्वीनमध्याच्चाश्वसत्तदश्वत्थोऽजायत तस्य वेदो मूलं पर्णानि छन्दांसि शाखाः शाखान्तराण्येवमेष स शमीगर्भस्तच्छमी-गर्भस्य शमीगर्भत्वम् ॥ ६ ॥

देवा वै सर्वे समेत्य प्रजापितमपृच्छन् किं वायमग्निर्मिथुनात्संमवत्यथो अरुएया अथोत्तरादिति तान् प्रजापितरत्रवीद्यथा वै पुरुषः स्त्रियमुपेत्य तत- स्त्रिगुणान् मिथुनात् परिमध्यमानात् पुरुषाद्रेतः संभवत्येतद्वै विष्णुरूपं यदुत्तरारणिस्तद्" गायत्र्या रूपं तस्मादेतस्मानिमथुनादग्निर्मध्यमानो

- 1 व्यधून्त B. P. Cf. TA. 1. 23. 2.
- 2 Instrumental of śakṛt is found both যাস্তব্য and যাস্তব্য. Cf. Caland on KauS. 26, 22; ZDMG. 53, p.220.
- 3 तस्मादश्वः स्वं शक्रुदुपजिन्नति KS. 8. 5: 88. 20. See also PVB. 20. 8. 5 where तान should be corrected to तान.
- 4 छकाशस्यजायत. P. शकात् may be an irregular form of sakrt on the analogy of words ending in a. Cf. অধ-शकेन ध्रपयति तृषा हाश्वो तृषामिः समृद्धा श्रथो प्राजापत्यो वा श्रश्वः प्राजापत्योऽग्नि-स्तस्मादश्वशकेन ध्रपयति. MS. 3. 1. 7: 9. 14-15; श्रक्षशकेन धूपयति KS. 14. 6: 8. 1; 'शकानि शकृत् पिएडान्' Mādhava on कूरमान् शकभिः TS. 5. 7. 23. 1. Cf. Wackernagel, Altind. Gr. III. p. 312. The tendency of using irregular forms wrongly is to be noted in यो अर्वन्तमिति सैधकेण मुसलेन पौंश्रलेयः शुनः प्रतिहन्ति ApśS. 20. 3. 12 where mss. have श्रानः or श्रानम, the former being a mistaken correction of the irregular second

- form. Cf. Keith, Veda of Black Yajus School II. p. 612.
- 5 श्वसी=श्वसनम्. Cf. RV. 1. 140. 10.
- 6 चश्वामद् B. चार्स्वासद् P.
- 7 Cf. Kathopa, 2. 6. 1.
- 8 An Aśvattha tree=ficus religiosa. on which a śamī=mimosa suma has grown.

For samigarbha see Calands illuminating note on ApSS. 5. 1. 2. p. 131.

- 9 ततस्त्रीगुणान् B. P.
- 10 पुरुषश्रेतस् B. पुरुषाद्यतः P.
- 11 उत्तररिंगम् P. उत्तरी यदरिंगस् B.
- 12 एतम् P.
- 13 Cf. तस्यारणी आदायाभि मथित्वाधत्त तेन प्राजायत. KS. VIII. 10: 94. 1. ApśS. II. 2. 1. Macdonell VM. 91. Fire is produced by two Aranis; cf. SBE. 15. 236 sq. Churning the fire, SBE. 19. 161, 174, 302; 26. 90-92; 42, 460 sq; 46. 302-6.

The friction of two pieces of wood may perhaps be the original means of firemaking used by man, but, between the rudest and the most जायते द्वादशाङ्गुल उत्तरो भवति द्वादश मासाः संवत्सरः संवत्सरस्याप्त्यै व्योदशाङ्गुलं छत्रं भवति त्रय इमे लोका दश मासाः संवत्सरः संवत्सरस्याप्त्ये त्रिषवणं नेत्रं भवति त्रय इमे लोका एष्वेव लोकेष्ट्व- ध्नोति ॥ ७॥

artificial way in which this may be done, there is a considerable range of progress.

Kuhn (Herabkumft des Feuers p. 110) says "the process by which fire is obtained from wood is called churning, as it resembles that by which butter in India is separated from milk.......It consists in drilling one piece of Arapi wood into another by pulling a string tied to it with a jerk with the one hand, while the other is slackened, and so alternately till the wood takes fire. The fire is received on cotton or flax held in the hand of an assistant Brahman".

Tylor in his Researches into the Early History of Mankind p. 254 while showing the ancient use of the firedrill for obtaining fire says "It is however by our own race that the most remarkable body of evidence of the ancient use of the firedrill has been preserved. The very instrument still used in India for kindling the sacrificial fire seems never to have changed since the time when our ancestors left their eastern home to invade Europe. By the description (given above by Kuhn) it would seem that the Indian instrument is the same in principle as the Esquimaux thong-

drill shown in figure 24 by Tylor. It is driven by a three stranded cord of cowhair and hemp; and there is probably a piece of wood pressed down upon the upper end of the spindle, to keep it down to its bearing. In the name of Prometheus the firemaker, the close connection with the Sanskrit name of this spindle Pramantha, has never been broken. Possibly both he and the Chinese Suy jin may be nothing more than personifications of the firedrill." If so the upper and lower blocks may be the upper and lower Arani and the spindle the Pramantha or Satra. See Kuhn, pp. 13, 15; also Böhtlingk and Roth SV. Ārani, Śātra. The anointing with butter (Kuhn p. 78) corresponds to the use of train oil by the Esquimaux. For further particulars see Roth, ZDMG. XLIII, 590-5; Schwab, Altind. Thieropfer, pp. 77. ff; Keith, Religion and Philosophy of the Veda Vol. II. p. 316.

- 1 For the meaning of आप्त्ये cf. Oertel, Synt. of Cases etc. I. p. 199.
- 2 छत्रं त्रयोदशाङ्गुलं P.
- 3 त्रित्रं P. दशमासा ••••• इमे लोकाः is wanting in B. मन्थनाथी रज्जुनैत्रम्.
- 4 On 된틱 cf. Geldner, Ved. Stud. III. p. 30.

श्रिकें देवेभ्योऽपाक्रामत् स प्रत्यङ्ङुद्द्रवत् तस्माद्ध्वर्धुः प्रत्यङ्-ग्रुखोऽप्तिं मन्थिति यत्प्रत्यङ्ग्रुखोऽप्तिं मन्थिति तमेवाप्तिमाह्वयते त्वेषस्ते धूम ऋण्वतीतिं यङ्गमें साम गायित देवेभ्य एवैनं निवेदयित गातुवि-त्तमिमितिं यद्गौ साम गायित देवेभ्य एवैनं निविदं करोति बालो वा एषोऽप्रिस्तेजस्वीनिं सामानि तस्माद्ग्याधेये सामानि न गीयन्ते तेजो श्वेषामेष न सहिति रोद्दित व त्राहिताग्रेरग्नयो यस्य प्राक्सोमे सामानि गीयन्ते तस्मात् सोमे गेयािन न प्राक्सोमेऽग्नीनाँमिग्नित्वायाथो सतेज-स्त्वाय ॥ ⊏ ॥

1 तस्माद्ध्वर्युः प्रत्यङ्मुखोऽभिमन्थति KŚS. 4. 8. 26: 363. 5. प्रसङ्डुददवत्, on pratyan (=in reversed direction, westwards) cf. Geldner, Ved. Stud. I. p. 160. Pratyag contrasted with ürdhva in JUB. 1. 36. 5. Kathopa. 1. 5. 3; ChU. 3. 13. 3. In TS. 6. 3. 1. 6. नासंस्थिते सोमे ऽध्वर्युः प्रसङ्क्सदो-Sतीयात which Oertel renders "the adhvaryu-priest should not go beyond the sadas, before the Soma (Sacrifice) has been completed" (Synt. of Cases etc. p. 198) the meaning of pratyan is not well brought out. Here an stands for -ak. For the use of-an for-ak cf. JUB. 1. 2. 4. तदु ह तत्पराङ्चिव (पराङ् to no purpose as in AB. 3. 46, 2, 3, 4) JUB. 1. 2, 5; JUB. 1. 6. 1. See Kathopa 2. 4. 1 with Böhtlink's note; AitU. 3. 3; Mait U. 6 17. but पराक and अर्वाक at 1. 9. 5.

2 Cf. RV. 6. 2. 6; AV. 18. 4. 59; LŚ. 4. 10. 3; KŚS. 22. 6. 16. MŚS. 1. 5. 3. 4; For लेप cf. Sāyaṇa on RV. 1. 85. 8; 95. 8; 2. 33. 8. See Geld-

ner, Ved. Stud. III. p. 31.

3 Cf. ApSS. 5. 10. 11 where गाधिन stands for गाधिन. For the confusion of य and य cf. Wackernagel, Altind. Gr. p. 123. Oertel, Synt. of Cases etc. 1. 5. 176; Winternitz, Mantrapāṭha XXIII. Oertel, JUB. p. 258. Macdonell, Ved. Gr. p. 22.

4 So Caland. I would prefer गातुवि-त्तम इति. Cf. ŚB. 1. 9. 3. 28; 4. 4. 4. 14; श्रदशिं गातुवित्तम इति जाते MŚS. 1. 5. 3. 5; JŚS. 22. 4. गातु= course =लोकयात्रा, गमनादिव्यापारसामध्येम्. Cf. Sāyaṇa on RV. 4. 51. 1; 10. 20. 4; 10. 30. 1. See Geldner, Ved. Stud. III. p. 79.

5 निवेदं P. Note the use of निवेदयति and निवेदं करोति. (in p.)

6 Cf. 'सामस्विप बालोऽभिस्तेजोवन्ति सामानि' Karka on KŚS 4. 10. 3: 373. Quotation untraced.

7 गायन्ति. P.

8 प्राक्सोमैनमीनम् B. प्राक्सोमेननमीनाम् P. For Sāmagāna cf. JŚS. 22. p. 28. Śrauta Kārikā (an appendix to JŚS) p. 38. चतुर्विंशत्यङ्गुलारिणर्भवित चतुर्विंशत्यचरा गायत्री गायत्र्या संमिता षडङ्गुलपृथ्वी षड् वा ऋतव ऋतुष्वेव प्रतितिष्ठत्यरो वे विष्णुस्तस्य वा एषा पत्नी यदरिणस्तदरण्या अरिणत्वं तस्या यान्यप्रे चत्वार्यङ्गुलानिं तिच्छरो यदन्यानि चत्वार्यङ्गुलानि सा ग्रीवा यदन्यानि चत्वार्यङ्गुलानि तदुरः स्तनो बाहू पार्श्वे पृष्ठमुद्ररं च यदन्यानि चत्वार्यङ्गुलानि सा श्रोणी यदन्यानि चत्वार्यङ्गुलानि तदुरू जानुनी यदन्यानि चत्वार्यङ्गुलानि ता श्रोणी यदन्यानि चत्वार्यङ्गुलानि तङ्कः पादा इत्येतावतेवारिणः सर्वेरङ्गेः संपूर्णा भवित यच्छीर्ष्ण मन्थिति शिरोरोगेण यजमानः प्रमीयते यदास्ये वाग्विकलो भवित यद्ग्रीवायां तद्गद्रदो भवित यदंसयोस्तत्पचहतो भवित यदुदरे छुधा यजमानः प्रमीयते यद्वीस्तद् यातुधानानां यञ्जङ्गयोस्तत् पिशाचानां यत्पादयोस्तत्कव्यादानां यच्छोर्ण्यां मन्थित तत्सर्वेषां देवानां तेन यजमानः स्वर्गो भवित य एवं वेद प्रथमें मन्थने स्थानकल्पा नानेतरेष्वमृतत्वं च गच्छिति य एवं वेद ॥६॥

॥ इत्यग्न्याघेयब्राह्मण्म् ॥

1 Cf. मूर्धाचिकर्णवक्त्राणि कन्धरा चापि पंचमी।

श्रह्गुष्ठमात्रार्थेतानि द्वयह्गुलं वच्च उच्यते ॥
श्रह्गुष्ठमात्रं हृदयं चाह्गुष्ठमुद्रं स्मृतम् ।
एकाङ्गुष्ठा कटिईंगा द्वौ वस्तिद्वौं तु गुहाकम् ॥
ऊरू जङ्घ च पादौ च चतुस्त्र्येकं यथाकमम् ।
श्रर्र्यवयवा ह्येते याज्ञिकैः परिकीर्तिताः ॥
यत्तद्गुह्यमिति प्रोक्कं देवयोनिस्तु सोच्यते ।
तस्यां यो जायते वहिः स कल्यागुक्रदुच्यते ॥
श्रन्यत्र मध्यते यत्तु तद्दोगभयमाप्नुयात् ।
प्रथमे मन्थने ह्येष नियमो नोत्तरेषु च ॥

4 नानोतरेष्व P. ष्वचतत्वम् Caland.

<sup>2</sup> पादावित्ये º P.

<sup>3</sup> प्रथमो P.

<sup>5</sup> See Caland, Versl. en. Meded. Kon. AK. V. W. Afd. Lett. Ve. R. IVe. dl. (1920) p. 478-482. For the setting up of fires cf. Ap. SS. V. I. ff; BSS. II; MSS. 1. 5, 6. 5; KSS. IV. 7-10; ASS. II. 1. 9. ff; SSS. II. 1; LSS. IV. 9. 10. ff; 12. 6 ff; Hillebrandt. Rituallitteratur pp. 105-8; Keith, Rel. and Phil. of the Veda and Upa. pp. 316-18; Roth, Indischer Feurzeug. ZDMG. 43. 590-95. Kuhn, Herabkumft des Feurers etc. 70. ff.

#### अमाबाह्मणम् ॥ २ ॥

देवाश्चं वा असुराश्चापां रसममन्थंस्तस्मान्मध्यमानादमृतसुद्ति-ष्ठत्ततो यः सर्वतो रसः समस्रवत् स सोमस्तत्सोमस्य सोमत्वं चन्द्रमां वै सोमस्तं देवाः कलशो भचयन्ति षोडशकलः पुरुषो लोमेति दे अद्योगिति दे मांसमिति दे स्नाध्वित दे अस्थीति दे मेद इति दे मज्जेति दे ताः षोडश संपद्यन्ते स एष षोडशकलः पुरुषः

- 1 ब्रह्म च वै देवाश्व वा सुरापां. Cd.
- 2 रसममस्रवत्. Cd.
- 3 Soma from the very beginning meant moon. Cf. Pischel, Ved. Stud 1. 80; Pischel, Ved. Stud. II. p.242; Oldenberg ie Rel. des Veda p. 599. ff; Whitney, Proceedings of the American Oriental Society. March 1894. p. xcix ff. Hopkins, The Rel. of India p. 115 ff. Pischel, Gött. Gel. Anz. 1894. p. 424. See also Hillebrandt. Ved. mythologie. Cf. सोमो मा देवो मुख्य यमाहुश्य-द्रमा इति AV. II. 6. 7; ÉB, 6. 4. 1. 1.
- 4 कलाशः ?
- 5 Cf. KS. 21. 8: 47. 8; ŚB. 11. 1. 6. 36; and the mystic explanation of Praśna Up. 3. 6. 1. TB. 1. 7. 5. 5; JUB. 3. 39. 1; 7. 2. 1; अजापतिः

- पोडराकलः ŚB. 14. 4. 3. 22; पोडराकलं जहा JUB. 4. 25. 1. (for कला cf. JUB. 4. 25.1; 1. 46. 2.). For detailed discussion on Kalās of Brahman cf. Bhāmatī and Vedānta Kalpataru on Vedānta sūtra 1. 1. 5. 169. (ईज़तेनीशब्दम्) पोडपकला वै परावः SB. 12. 8. 3. 13; I3. 3. 6. 5.
- 6 द्रथचरं लोम द्रथचरं चर्म द्रथचरं मांसं द्रयचरमस्थि द्रयचरो मजा तद्दश. KS. 21. 4: 41. 12. MS. 3. 3. 3: 34. 20—21; तद्दै लोमेति द्वे त्रचरे त्विगति द्वे ऽस्रिगति द्वे मेद इति द्वे मांसमिति द्वे स्नाय्वित द्वे ऽस्थीति द्वे मज्जेति द्वे ताः षोडश-कलाः SB. 10. 4. 1. 18.
- 7 स्ग्. Cd.
- 8 तष्पोडश. Cd.

सोमस्य तस्य वसवः पश्च कला अभच्चयन्त पृथिवीं पात्रं कृत्वा तेऽसृत-त्वमकामयन्त तेऽसृतत्वमजयंस्ततो वै तेऽसृतास्तृष्ताः प्रीता अभवंस्तस्य रुद्राः पश्च कला अभच्चयन्तान्तिर्चं पात्रं कृत्वा तेऽसृतत्वमकामयन्त तेऽसृतत्वमजयंस्ततो वै तेऽसृतास्तृष्ताः प्रीता अभवंस्तस्यादित्याः पश्च कला अभच्चयन्त दिवं पात्रं कृत्वा तेऽसृतत्वमकामयन्त तेऽसृतत्वमभजं-स्ततो वै तेऽसृतास्तृष्ताः प्रीता अभवन्नेका कलोदिशिष्यत तां प्रजापितः सिनीवाल्या अददात् तयेह पशुषु वनस्पतिष्वोषधीषु चामावसद्यदमावसत् तदमावस्याया अमावस्यात्वं तया प्रातदिदश्च यददर्श्च तद्दर्शस्य दर्शत्वम् ।

तं देवा यागत आप्यायिताः पुनरप्याप्याययन्त स पूर्णः पौर्णमासीमुपावसत् तत्पौर्णमास्याः पौर्णमासीत्वं तस्मादाहुर्देशपूर्णमासयाजीमाँक्लो-

I Cf. Sadviṃśa Brāhmaṇa 4. 6. श्रमा नाम रवे रश्मिसहस्रप्रमुखः स्थितः । यस्य स्वतेजसा सूर्यः प्रोक्तस्त्रैलोक्यदीपकः ॥ तिस्मन् वसति येनेन्दुरमावास्या ततः स्मृता ॥

Skandp. 6. 216-218. See also Vāyup. 56. 40-42.

- 2 "Sinīvālī denotes the day of new moon and its presiding spirit, which, in occordance with widespread ideas concerning the connexion of the moon and vegetation, is one of fertility and growth. It occurs very fequently from the Rgveda onwards. Cf. KS. 35. 2. TS. 2. 4. 6. 2; 3. 4. 9. 1. 6; VS. 5. 17. 1; AV. 2. 26. 2; 6. 11. 3; 9. 4. 14; 14. 2. 15; 19. 31. 10 etc. See Vedic Index II. p. 442.
- 3 For the New-moon and full-moon Sacrifices see ApSS. 1-3; BSS. 1; MSS. 1. 1-3; KSS. 2-4. 5; ASS. 1. 1, 4-3; SSS. 1. 4-15; Vait. 1-4. Hillebrandt, Rituallitteratur

- (Neu-und Vollmondsopfer) 75-78; Weber, Ind. Stud. X. 329 ff. Keith, The Rel. and Philosophy of the Veda and Upanisads. 319-321.
- 4 Cf. ते देवा अनुवन्नमा वो वस्वभूदिति सामावास्यामा ह वा ऋस्य वस भवति KS. 7. 10: 72. 3; see also SB. 1. 5. 6. 4-5. श्रमावास्या. In the Srauta Sūtras this term may include the day on the night following which there is Amāvāsyā, but it is natural to suppose that the term originally denoted rather the night only of Amāvāsyā. This is indicated by the double form of Amāvāsvā prescribed in the KB. (III. 1) which refers according to the Śānkhāyana Srauta Sūtra (1.3.6) to श्वी न द्रष्टेति यदहश्च न दश्येत ते अमावास्ये. The natural sense of the Brāhmaņa is to denote as Amāvāsyā eithor the night of Amāvāsyā or the night after the night of

#### कानभिजयन्नेति सोमस्य सार्ष्टितां सायुज्यं सलोकतामामोति य एवं विद्वान् दर्शपूर्णमासाभ्यां यजते ॥

॥ इत्यमात्राह्मग्रम् ॥

Amāvāsyā. The Sūtra means according to Ānartīy's commentary the day and night preceding the day and night of Amāvāsyā or that day and night." Keith, JRAS. 1916. p. 146. This use of the term Amāvāsyā shows that to the ancient Indians the way of reckoning day from sunset was also known. See Keith, (JRAS. 1916. 143–146) against Dr. Fleet who holds that in India the day has always run from sunrise, not from sunset. and that the terms रात्रिक्स, (= night

and day) नक्तन्दिनम् and रात्रिन्दिनम् mentioned by Pāṇini (V. 4.77) may be due to euphonic considerations; the terms in Brāhmanical books being of the type अहोरात्र, दिनरात्रि, गुनिशा etc. Cf. Fleet, JRAS. 1915 p. 218).

For the fact that বিশ্বি was not known to Brāhmaṇas cf. Keith, Rgveda Brāhmaṇas Translated. p. 297 n.

- 1 स्यार्ष्टितम्. Cd.
- \* See Caland, Versl. en. Meded. etc. (1920) p. 485.

#### A ब्राह्मण of KS. XL. 7: 140. 17-18. ॥ ३॥

चत्वारिं शृङ्गा इति वेदा वा एतदुक्ताः त्रयो अस्य पादा इति त्रीणि सवनानि द्वे शीर्षे इति प्रायणीयोदयनीये सप्त हस्तास इति सप्त छन्दांसिं तस्मात्सप्ताचिषः सप्त समिधः सप्त इमे लोका येषु चरान्ति प्राणा गुहाशयाँ निहिताः सप्त सप्तं त्रिधा बद्ध इति त्रेधा बद्धो मन्त्रब्राह्मणकल्पैः

- Cf. GB. 2. 16; TA. 10. 10: 803;
   ApŚS. 5. 17. 4; Patañjali, MB. 1.
   1. 1: 3; Kutūhalavṛtti on JaimS.
   1. 2. 43; Jayanta, NM. p. 288.
- 3 प्रायणीय उदयनीय Cd. For प्रायणीय of. स्वर्ग वा एतेन लोकं प्रयन्ति यत्प्रायणीयं तत्प्रायणीयस्य प्रायणीयत्वम्. KS. 23. 8: 83. 8. The Prāyaṇīya is an offering preliminary to the purchase of Soma, its Udayanīya, an offering after the sacrificial bath has taken place. Cf. ŚB. 4. 5. 1. 2; Eggling, SBE. 26. 487. n. 1; Keith, TS. p. 491; Caland and Henry, L' Agniṣṭoma pp. 28-29.
- 4 सप्त छन्दासि. Cf. AV. 8. 9. 17.
- 5 समिधस्सप्त. KS. 34, 19: 49, 12; ŚB. 9. 2. 2. 4; AV. 8. 9. 18.
- 6 The instrumental case ending occurs several times in the first mem-

ber of verbal determinatives; e.g. kṣamācara = being in the ground. In cases like गुहा वन्होंभिः, गुहा गिरा, the instrumental seems more probably to be that of a radical stem with adverbial shift of accent rather than from a stem in—ā. See also mṛṣā, sacā. Cf. Macdonell, Vedic Gr. p. 428. See also Geldner, Ved. Stud. I. 165; Speyer, Sanskrit Syntax p. 121 n. 2.

7 सप्त प्रागाः प्रभवन्ति तस्मात्सप्तार्चिषः

सिमधस्सप्त होमाः । सप्त इमे लोका येषु चरन्ति प्रागा गुहा-शया निहिताः सप्त सप्त ॥

Mundakop. 2-8; TA. 10. 10. 2. 1.

- (a) For seven vital airs in the head see SBE. 26, 17; 41, 241, 240, 402 sq; 43, 277, 314, 329; 44, 203, 235, 291, 488, 506; Vedānta sūtra 2. 4. 5. with Śańkara's commentary.
- (b) The number of prāṇas vary. There

## ऋषभो रौरवीति रौरवणमस्य सवनक्रमेण ऋग्भिर्यजुभिः सामभिरथर्व-

are three pranas: cf. KS. 19, 11: 14. 3; 37. 1: 15. 12; PVB. 1. 22. 3. 3; KB. 13. 9; AB. 2. 4; SBE. 8. 331; 12. 20, 99; 15. 196, 198; 26. 17, 210, 260 etc. TS. 7. 3. 3(=the first is the expiration, the second cross-breathing, the third inspiration, verily they find support in expiration, inspiration and outbreathing), where the change to udāna from vyāna is explained by comm. on the theory that the latter includes all the other breaths, when prapa and apana are mentioned. But the explanation is weak and here in fact we have an example of the carelessness on the part of the author of the Samhitā. Cf. Keith, The Samhita of the Black Yajus School p. 587. For prāņa, apāna, and vyāna identified, or connected with the quarters see SBE. 15, 160; 338-40.

(c) The five prāṇas, i.e. prāṇa, vyāna, apāna, samāna and udāna frequently occur. Cf. SBE, 1. 46, 223; 15, 148 293; 29, 295; 34, 342; 38, 46, 49; 41, 339. For their meaning see MaitraU. II. 6. with Cowell's note. Sāyaņa on AA. 2. 3. 3 says that prana is in the mouth and nose, rising from the heart, apāna is in the lower parts, vyāna in all the veins, udana in the throat to lead forth the soul, samāna leads food and drink evenly through the whole body, AA. 2. 4. 1. and 2 indicate that prana and apāna 'once originally the same,

were first divided as expiration and inspiration, then as breath and the wind of digestion'. Keith, AA. pp. 217, 227; Caland, PVB. 2. 15. 3. Vyāna through-breathing or circulating air (Eggling, SBE, XLIII, 263) is the bond between the prana and apana. Samāna which distributes the digested pieces through the limbs (Eggeling, SBE. XLIII. 264) leads to union of the two first. Udāna conducts the soul from the body at death. See Deussen, Philosophie der Upanisads. pp. 249-252; 276-280. JUB. 2. 5. 6. adds avana to also प्राणापानसमानाश्व these. See हृदानो व्यान एव च। इत्येते वायवः पश्च शरी-रेषु शरीरिणाम् ॥ SV. LP. ms. no. 3663.

- (d) For eight prāņas see BrU. 3. 2.
- (e) For nine or ten prāṇas cf. SBE. 1.
  184, 185, 186; 12, 140; 26, 25; 41.
  50, 93, 135, 183, 196, 218; TS. 5.
  1. 7. 1; PVB. 2, 7. 8, with Caland's note.
- (f) SBE. II. 6. 3. 7; BṛU. 3. 9. 4 declare that there are eleven prānas, while the same Upa. 2. 4. 11. shows that there are twelve prānas. SB. 12. 3. 2. 2. GB. 5. 4; and BṛU. add the thirteenth to the list. See Sankara on Vedānta Sūtra 2. 4. 6, and the 7th, chapter of Vedāntaparibhāṣā.
- (g) On prāṇa (=vital element) see Geldner, Ved. Stud. II. 306.
- 1 So Caland. रोरवीति is correct. Cf. RV. 4. 58. 3; KS. XL. 7: 140. 18:

भिर्यदेनमृग्भिः शंसन्ति यजुभिर्यजन्ति सामभिः स्तुवन्त्यथर्वभिर्जपन्ति महो देव इति महादेवो मर्त्याँ आविवेश मनुष्याणां तस्योत्तरा भूयांसि निर्वचनाय ॥

चत्वारि शृङ्गा चतुर्पुखाश्रतुर्वेदाश्रतुर्युगा श्रग्नयश्रत्वारोऽभवन् स्वयं कैलासपर्वतो नाम एको भवति तदेकशृङ्गं द्विशृङ्गं दशशृङ्गं द्वादशशृङ्गं विशृशृङ्गं द्वाविशशृङ्गं विशृशृङ्गं द्वाविशशृङ्गं विशृशृङ्गं द्वाविशशृङ्गं विशृशृङ्गं द्वाविशशृङ्गं द्वाविशशृङ्गं द्वाविशशृङ्गं द्वाविशशृङ्गं द्वाविशशृङ्गं कोटिशृङ्ग-मनन्तशृङ्गं मेरुशृङ्गं स्फटिकशृङ्गं पितृशृङ्गं मनुष्यशृङ्गं द्वादशादित्यानां पूर्वापारं ग्रुनयो वदन्ति सर्वमायुः सर्वमेत्यायुः सर्वमेति य एवं वेदं ॥

MS. 1. 6. 2: 87, 18; TA. 10, 10, 2; Patañjali, MB. 1. 1. 5: 53; Macdonell, Vedic Gr. p. 390.

<sup>2</sup> रोरवराम्. Cf. Nir, 13. 7.

<sup>1</sup> इत्येष हि महान्देवो यद्यज्ञो मत्याँ आविवे-शेत्येष हि मनुष्यानाविशति यजनाय. GB. 2. 16. Nirukta XIII 7.

<sup>2</sup> भूयसे निर्वचनाय. Nirukta 13 7. Is it not an interpolation ? भूयसे निर्वच-नाय is not found in other Brāhmaņas.

<sup>3</sup> See Caland, Versl. en. Meded. etc. pp. 485-86.

# प्रहेष्टिब्राह्मणम्'।। ४।।

# देवांश्र वा श्रमुराश्र समावदेवं यंज्ञेऽकुर्वत यंदेवं देवा श्रकुर्वत तदंसुरा

- 1 अथ प्रहेष्ट्रजाह्मग्राम् U. अथ प्रहाष्ट्रकत्राह्म-ग्राम् H. U. and H. do not mark accent.
- 2 (a) পই (siezing; for mystic explanation cf. TB. 1, 16, 1, 2; 1, 23, 1-2) is a term applied to the sun in SB. (4. 6. 5. 1.) most probably not in the later sense of 'planet' but to denote a power exercising magical influence (Eggling SBE, 26, 4, 32 n. 2). The sense of planet seems just to occur in the later literature as in the MaitU. (6, 16, see Weber, Ind. Litt. 98). (b) In the Veda there is no evidence of worship of constellations other than the Sun and the Moon especially in its connection with Soma, and the planets received little attention. According to Keith they did not receive direct worship in the period of the Rgveda and it is not until the close of the Vedic ritual that we have enumerations of them, such as that of the Baudhayanadharma Sūtra (II, 5, 9, 1), which

gives in a later passage, Sun, Moon, Angāraka, Budha, Brhaspati, Śukra, Šanaiścara, Rāhu and Ketu. a list which exactly agrees with that contained in our Brāhmana, Our Brāhmana is very specific on this point and gives description of each planet. (c) The question whether the planets were known to early Vedic Indians is yet undecided. Oldenberg sees them in the Adityas (Rel. des Veda 185 et. seq. ZDMG, 50, 56) whose number is according to him seven, sun, moon and the planets. But this theory has been discarded by Hillebrandt, Pischel, Von Schroeder, Macdonell, Bloomfield and others, See Vedic Index I. 243-44. (d) According to Ward the stars are called grahas, because they make known to people good or evil (The Hindoos III. p. 51). The worship of grahas, which has been so general among the heathen nations seems to have originated in judicial astrology,

अक्रवेत ते देवां एतानि ग्रहहवीं व्यपश्यस्तैं रिन्द्रमयाजयस्तदंसुरा नान्ववाय-स्तितो देवां श्रमवन् परासुरा श्रमवन् यं एवं विद्वानितानि ग्रहहवीं षि यंजते श्रीतृ व्यस्यानन्ववायाय मेवत्यात्मेना परास्य श्रीतृ व्यो भवत्यादित्याय घृते चर्रु निर्वेपत् तेजस्तेन परिक्रीणाति शौक्रं चर्रु ब्रह्मवर्चसं तेन परिक्री-णाति बृहस्पतये नेवारं पंयसि चर्रु वाक्पत्यं तेन परिक्रीणाति ब्रुधाय

and in the belief that the heavenly bodies have a great influence upon human events. But according to Dr. Keith planetary influences seem not to have troubled the imagination of the early Indians (Rel. and Phil, of the Veda & Upa, p. 201) a proposition which, having in view the admiration and awe in which the early Indians held the planets, is hard to accept. For astrology, its basis and the immense delusive influence it has exercised over mankind see Tylor, Primitive Culture I, pp. 128-32. For the worship of the 'hoast of heaven' see Ward, The Hindoos III. 62-74, and Sir M. Monier-Williams, Rel. Thought.....p. 345. For Grahaśānti see JGS, 5. 2. 9; Weber, Omina and Portenta, For the detailed discussion on the number of grahas see Visnusarman on Vidyāmādhavīyam. pp. 33-36. याजे ए

1 ॰पश्याँस्ते ॰ U. H. The insertion of s occurs in RV. only when it is justified etymologically. It is commoner in other Samhitas, where it appears even when not etymolo-

gically justified. The lengthening of the preceding vowel (in U. and H.) is on the analogy of words like vṛkān = vṛkāns; mahān = mahānts; ayān, 3 sing. ar. for ayān-st. This kind of wrong lenthening is very common in Kāśmīrian mss.

- 2 See 4.
- 3 नान्वपायांस्ततो U. तदसुरामन्वपश्यांस्ततो H.
- 4 स्यानन्वावायाय Berl.
- 5 'He thrives himself, his rival comes to naught,' a common expression in the Brāhmaņas. Cf. KS. 31. 4:
  5. 16; MS. 1. 8. 9: 139. 10, 19 etc.
- 6 नैवारं Brl, Cf. स एतं बृहस्पतये तिष्याय नैवारं चरं पयसि निरवपत् । ततो वै स ब्रह्मवर्चस्यभवत् । TS. 3. 1. 4. 6. पयसे H. गाईपल्याङ्गारान् गाईपल्यायतना-द्वहिः पश्चिमतो निरुद्ध तत्र तैः कृतान्तर्ग-भी चुल्हीं स्थापयित्वा तस्यां सोदकस्थाली-मधिश्रिल्य तत्र मन्त्रसंस्कृतानि तन्दुलानि परिपच्यन्ते चरवो नाम । पयःसिहतां तु स्थालीमधिश्रित्य साधितश्वरः पयसि चर-नीम. YMS, p. 14.
- 7 बोधाय Caland, बुद्धाय L, बौधाय S.

नेवकपालं बुद्धि तेन परिक्रीणाति भौमीयैककपालं पेशस्तेन परिक्रीणाति सौरीय पंललिम अं घृते चरुं सुरिम तेन परिक्रीणाति चन्द्रमसे पंश्चदश-कपालमीयुस्तेन परिक्रीणाति राहेंचे चरुंमभयं तेन परिक्रीणाति केत्रेचे चरुंमनपरोधं तेन परिक्रीणाति राहेंचे चरुंमभयं तेन परिक्रीणाति केत्रेचे चरुंमनपरोधं तेन परिक्रीणात्येतांन्येचे सर्वाणि भवति ये एवं विद्वानितया यंजेत । श्रांज्येनोपहोमांञ्जुहोत्याशिषामंवरुद्ध्या एत्या यजेत येः कामयेत तेजस्वी आजस्वी वाक्पतिबुद्धिमान् यशस्वी सुरिमरीयुष्मानभय्यनपरोधी सामित्येकचक्रमुद्याद् आजमानित्यष्टादश याज्यानुवाक्या भवन्ति सरूपत्वाया अधिहिर्रएयं सोमो हिर्रएयित्यांज्यभागी प्रेद्धो श्रम इमी श्रम

- 1 बुद्धिस्तेन. Insertion of s on the analogy of words like श्रयाजयंस्तद्सुराः, where the insertion of s after n is justified.
- 2 Śāradā mss. read double y. The TPr. 13. 2. prescribes the omission of m before the spirants and r, but converts it (5. 28) into the nasalised semivowel before all other semivowels. The RPr. 4. 15 changes m into anusvāra before the spirants and r, but makes it before y, l, v, a semivowel nasalised (4.17). VPr. 4. 1. 4, 10 agrees with the above. Cf. Pāṇini 8. 4. 59. See author's Rktantram. Sūtra 181. According to Whitney it should be written कपालंटीया See TPr. V. 28.
- 3 Son of the sun; name of the planet Saturn.
- 4 पञ्चल H.
- 5 ऋायुस् Brl.
- 6 श्रेनपरदम् Brl. S. \/Rudh+श्रप= expel from one's kingdom.(=bhu+ apa, TS. 3. 4. 8. 2). Cf. AB. 8. 10. 7; SB. 12 9. 3. 1, 3; AV. 3. 3. 4; JB. 3.82 (Caland, Auswahl p.238).

For the phrase 'aparudhaścarati' see Kielhorn's note to verse 14 of the Aihole inscription of Pulākeśin II in Epi. Ind. VI. p. 9, and his note on Daśakumāracarita III. (where 'avaruddhascaran' may be emended to 'aparuddhaścaran') in JRAS. 1907, II. p. 1062 f. For √gam + ava = return, be restored to one's realm, cf. TS. 2. 3. 1; KS. 11. 6; MS. 2. 2. 1, where the verb is frequently used in connection with the ritual of an expelled (=aparuddha) ruler. See also JB. 1. 214; 1. 216. See Oertel's note on 'aparuddha' in Synt. of Cases etc. I. p. 21.

- 7 भवन्ति H.
- 8 एतन Brl.
- 9 अभयज्ञनपरोधी H. and L. अभयानपरुद्धी S. अभय्यनपरुद्धी Caland. I
  have adopted अभय्यनपरोधी. Cf.
  अभयं तेन परिकीसाति अनपरोधं तेन
  परिकीसाति. Just as from अभय we
  get अभयी so from अनपरोध we
  should expect अनपरोधी.

इति संयाज्ये उँचैर्यजत्येषां वै वाचाम्रत्तमां योचैरुंत्तमः समानानां भव-त्यादित्यस्तेजस्वीत्युपहोमाञ्जुहोति सर्वस्याप्त्ये सर्वस्यावरुद्ध्ये ये एवं विद्वा-नेत्या यंजेत ।।

#### ॥ इति त्रहेष्टित्राह्मण्म्<sup>४</sup> ॥

- 1 उन्नै॰ U. H
- 2 योश्वे Brl. U. H.
- 3 आप्ति=अवरुद्धि=obtainment, Cf. KS. 23. 2; 76. 1; TS. 3. 3. 5. 2; 5. 1. 8. 2; 5. 4. 8. 1; AB. 6. 2. 4; 2. 17. 10; 2. 20. 25; PVB. 7. 7. 8; 11. 8. 8; 12. 5. 20; 13. 3. 12. etc. For the syntactical use of \( \scale=\text{rudh}, \scale=\text{āp}, \scale=\text{dh}, \scale=\text{radh}, and \scale=\text{pus See Oertel}, Synt. of Cases etc. I. pp. 31-35.
- 4 After yajeta U. and H. read:— ऋगस्त्यस्यैतत्स्क्लब्क्याशुभायन्तस्य सामि-धेनीष्वप्यनुत्र्यात्तस्य याज्यानुवाक्ये स्याता-मगस्त्यो वै मरुद्धपश्शतमुक्त्याः श्रीक्तानी-न्द्रायालभत तं मरुतः कुद्धा वञ्जमुखत्या-भ्यपतन्त्स एतत्स्क्लमपश्यत्तेनैनानशमय-
- त्तेतदनूच्यते शान्त्ये॥ Cf. KS. 10. 11. 139. 12-15; TB. 2. 56. 1; PVB. 21. 14. 5; AB. 5. 16; Nir. 1. 5. Macdonell, Vedārthadīpikā p. 96, 131. For the legend see Sieg, Sagenstoffe des Rgveda pp. 115. sq; Von Schroeder, Mysterium und Mimus pp. 91 sq; 102 seq;; Oldenberg, Rgveda Noten 1. 170; Pischel; Ved. Stud. I. p. 59.
- 5 इति महेष्ट्रब्राह्मणम् U. इति महाष्टक-ब्राह्मणम् H. U. gives महब्राह्मणम् after this. H. includes the same Brāhmaṇa in 'Ekacakram'. See Caland, Versl. en. Meded. etc. pp. 486-87; U. pp. 83-5; H. pp. 23-4.

# **ब्रहेष्टिमन्त्राः ।। ५ ।।**

## श्रिप्रिंग्यं सोमो हिरएयमित्याज्यभागौ । श्रिप्रिंग्यममृतं हिरएयमित्रियो रोचनं चित्रभातुः । श्रिप्रिंग्रिंग्यममृतं पतर्र्यप्रिः पतङ्गमनु कृष्णवर्त्मा ॥ सोमो हिरएर्यममृतं हि सोमः सोममपः सोममिद्भरध्यङ्गः ।

- 1 These mantras constitute ekacakram in U. and H. U. does not number them. H. gives only 18 and 11. The head-line reads in both 'श्रों श्रुथैकचक्रम्'.
- 2 After श्राज्यभागों U. reads एवमेवा-न्यदेवतीपाहारे तद्देवत्या जपे मन्त्राः प्रयो-क्रन्याः I This is not given in H.
- 3 Agni resembles gold. RV. 2. 2. 4;7. 3. 6. etc. Agni is amrta. RV.10. 45. 7.
- 4 Agni is of brilliant lustre. RV. 2. 10. 2. etc.
- 5 Agni darts with rapid flight to the gods. RV. 10. 6. 4; his flames shoot into the sky. RV. 8. 43. 4.
- 6 Agni is winged. RV. 1. 58. 5; 2. 2. 4.
- 7 Agni's course and his fellies are black, RV. 1. 141. 7; 2. 4. 6, 7; 6.
  6. 1; 7. 8. 2; 8. 23. 19; Macdonell, Ved. Myth. p. 19. U. and H. put

svāhā after each stanza.

- 8 হিংখেৰন is said of soma several times in RV. Cf. RV. 9.61. 3; 9.63. 18.

  The colour of the plant and juice as well as of the god Soma is described as brown (ৰমু) or ruddy (=সংখ) but most frequently as tawny (=হবি). Cf. Macdonell,
- 9 Celestial Soma is amṛta, RV, 6. 44. 23. (अयं स्र्वे अद्धाज्ज्योतिरन्त: । अयं त्रिधातु दिवि रोचनेषु त्रितेषु विन्द-दसृतं निगृहम् ) ॥

Ved. Myth. p. 105.

King Soma when pressed is amṛta, VS, 19, 72. Amṛta is frequently used as an equivalent of Soma, RV. 5, 2, 3; 6, 37, 3; VS, 6, 34; ŚB, 9, 5, 1, 8. Celestial Soma is amṛta RV, 6, 44, 23, ŚB, 11, 5, 4, 5, identifies the amṛta with

### सोमो गरुत्मानपतत् पतत्री सोमः पतङ्गमनु शुक्कवत्मी ।।

एकचक्रमुद्रयाद् भ्राजमानिमत्यष्टादशिभः समिधामन्नस्याज्यस्य च जुहोति।
एकचक्रमुद्रयाद् भ्राजमानं देवस्तोमं दृदशे सूर्यमेकम्।
हरिद्रुक्मं विश्वमेजेंत्सचन्तं तसी नो देवाः परिर्द्त्त सूर्याय।।१।।
एकविंशं पश्चिमिद्यीतयन्तं षड्भिः सूर्यं \* प्रवता चोद्रता च ।

waters. Soma is immortal. Cf. RV. 1. 43. 9; 8. 48. 12 etc. Macdonell, Ved. Myth. p. 108.

- 10 (a) May be सोममवः like अभिरवः of the preceding stanza. Somam-relating to Soma, probably a wrong reading for saumam. See M. Williams Dictionary. Apah stands for apah. The accusative apali occurs twice in the AV. for the nominative. Similarly apah is used for apah half a dozen times in books 1 and 10 of the RV, and 16 times in the AV. Macdonell, Ved. Gr. p. 217. For accusative apah cf. Whitney, Gr. 393a; Lanman, Noun Inflection, p. 483, 1-4; Aufrecht, AB. p. 428, 16; TB. 3. 2. 8. 2; Oertel, Synt. of Cases etc. I. p. 236. Thus सोममपः=सोम आपः. For the identification of amrta (-Soma) cf. SB. 11. 5. 4. 5. (b) सद्भ्यद्यज्ञाः B.
- 1 The god Soma flies like a bird. RV. 9. 3. 1; 9. 72. 5. See also अन्तः पतत्पतत्री. RV. 4. 27. 4.
- 2 पतित्रस्सोमा पतङ्गामनु U. Soma shines with the Sun. RV. 9. 2. 6. His course is white. RV. 9. 15. 3.
- 3 Having one wheel, said of the Sun's chariot. Cf. RV. 1. 164. 2; AV. 9. 9. 2; 10. 8. 7. The Sun is also called a wheel. RV. 1. 175. 4.

The wheel of the Sun is spoken of in RV. 4. 28. 2; 5. 29. 10.

- 4 हरिद्रुग्मं St.
- 5 विश्वमिजत् U. अन्तर्भावितएयथेंाऽयम्। विश्व-सचन्तं seems to be a karmadhāraya compound.
- 6 So H. Caland reads परिचत्त. परिदत्त seems better. Cf. KS. 13. 15: 197. 24, where \( \sqrt{da} + \text{pari is used (several times) in the sense of 'giving oneself upto the favour or protection of another. \( \sqrt{dha} + \text{pari means to conclude or close (the recitation of a hymn).} \)
- 7 The Sun is the twenty first, as there are twelve months, five seasons, three worlds, the Sun being the twenty first. Cf. TS. 7. 1. 1. 6. See Caland, PVB. p. 101.
- 8 Five seasons.
- 9 Perhaps six hot months are intended. Cf. षडाहु: शीतान षडु मास उच्छान. AV, 8, 9, 17, Seasons also are six.

10\* Cf. RV. 3, 56. 2.

11 प्रपदाश्चोद्धदाश्च U. The god Savitā moves in his golden car, seeing all creatures on a downward and an upward path. RV. 1. 35. 3. On अवता and उद्धता cf. Pischel, Ved. Stud. II. pp. 63-76.

त्रिधा वर्धयन्तं अवनस्य नाभि यज्ञे सर्यं शुक्रहुतं पुरस्तात् ॥२॥ श्वेतः शुक्रो वृषभश्चर्षणीनां सुर्वाततन्थं त्वासुतिं करिष्ठः ॥ स नो रियं मे गृहेषु द्धाँत्वा नो वीरो वर्धतां द्योतमानः ॥३॥ श्रयां गर्भो विद्यस्य प्रसाधनैं सूर्वो "ऽतिष्ठत्सिन्धूनामनीके" ।

- 1 (a) Agni is nourished three times a day (cf. RV. 1. 140. 2; 7. 11. 3) through the three pressings (i.e. morning, noon and evening) of Soma—anna.
  - (b) Owing to its diverse births, Agni is often regarded as having a triple character. This conception of trinity is important, because on this is based much of the mystical speculation of the Vedic age. See Macdonell, Ved. Myth. p. 93. Hopkins, Rel. of India p. 105.
- 2 Agni is the naval of the earth, (cf. RV. 1. 59. 2) that is the creative point, and so too he is the naval of the Sacrifice. Cf. SB. 5. 7. 1. 9. This expression seems to allude to the receptacle of the sacrificial Agni on the excavated altar or Vedi. Nābhi is the technical term designating the hollow in the uttarā Vedi, in which Agni is deposited. Cf. Macdonell, Ved. Myth. p. 92.
- 3 Here Agni is identified with the Sun. The conception of the Sun as a form of Agni is Vedic. Cf. Macdonell. Ved. Myth. p. 93.

  Our Brāhmana makes no distinction between Sūrya, Savitr and Agni.
- 4 Cf. वृषमं चर्षणीनाम् B.V. 6, 1, 8.

- Agni is called bull several times in RV. Cf. 1. 58. 4; वृषभः सतामासि. 2. 1. 3; 5. 2. 12. etc. For वर्षशि see Geldner, Ved. Stud. I. p. 128.
- 5 This is mine. Caland मूर्वा. Cf. अमे ततन्य रोदसी विभासा. RV. 6. 1. 6; 4. 6.
- 6 (a) त्वास्तिङ्करिष्ठः U. H. But of पुरू सिखभ्य आसुतिं करिष्ठः said of Brhaspati in RV. 7. 97. 7. त्वासुतिम् determinative. Kariṣṭha is superlative of √kṛ like śaviṣṭhaḥ.
  - (b) The use of √sū is almost peculiar to Savitr, but it is two or three times applied to Sūrya. This employment being very frequent, Yāska (Nir 10, 31) defines Savitr as सर्वस्य प्रसन्तिता. Cf. Macdonell, Ved. Myth. p. 34.
- 7 गृहे मोददयानी U. स नो रियमिह गृहेषु दथातु MSS. 2. 5. 4. 24.
- 8त्रानेवीर St. Cf. आ नो वीरो जायताम् TS. 2. 13; ASS. 11. 6. 5. Agni is called vira. RV. 3. 29. 9.
- 9 Agni is the embryo (=garbha) of the waters, RV, 7, 9, 3; 1, 70, 3. Agni enters the waters and is the embryo within them, RV, 3, 1, 13. Agni engenders all by depositing the embryo, RV, 10, 183, 3. Thus the notion of Agni in the waters is prominent throughout the Vedas.

### स शेव्रधमधिधात्वन्तरिचे शुक्रः शिशुदिधिमायुर्निधत्ताम् ॥४॥ ब्रह्माधिकः प्रथमो जातवेदा वृहस्पतिर्भारतो देवतानाम् ।

- 10 प्रसादनम् U. H. Cf. विदथस्य साधनम् RV. 3. 3. 3; विदथस्य प्रसाधनम् RV. 10. 91. 8. For vidatha see Vedic Index. II. pp. 296-97.
- 11 ऊर्व=वडवानल. Cf. TS. 5. 5. 10. 6; See Sāyaņa on RV. 2, 35, 3; 3, 30, 19; 3. 32. 16 and on TB. 2. 5. 4. 1; Durga on Yāska 6. 2. 3. See Geldner, Ved. Stud. II. 269-287. In PVB. 1.5.9 ūrva is the designation of pitaras at the midday service, where Sāyaņa reads aurva. See Caland, PVB. p. 8. ऊर्व may be Apām napāt, an old-Aryan water deity, at the same time in India a secret form of Agni, represented as the submarine fire and lightning in streams, seas and clouds, and regarded as the protofire proper, peculiarly as the prototype of the offering fire. See Geldner, Comm entar. p. 39.

#### 12 मनेके U.

- 1 (a) A reminiscence of the RV. mantra. Caland reads. मधिधानत्वन्तिरिस्म. मधिधात्वन्तिरिस्मे U. This seems correct. Metre requires it and it well corresponds to स रोष्ट्रधमधिधा-सुम्रमस्मे RV. 1. 54. 11; KS. 38. 7: 109. 3; MS. 4. 14: 18; TB. 2. 6. 9. 1; MGS. 1. 5. 5. धातु is aorist imperative 3rd. sing. of \dhā. See Macdonell. Ved. Gr. p. 370. \Dhāvadhi does not occur in RV.
  - (b) Sevrdh=मुखनाम (Naigh, III. 6).

- Here Sūrya may be meant who prolongs the days of life (RV. 8. 48. 7) and drives away sickness, disease, and every evil dream (RV. 10. 37. 4).
- (c) Agni establishes the brightness of the Sun on high (RV, 10, 3, 2) and caused him to ascend to heaven (RV, 10, 156, 4).
- (d) Even if we accept here /dhāv instead of /dhā, we should note the confusion of adhi and abhi (cf. Oertel, Synt. of Cases etc. p. 280), because /dhāv + adhi does not occur in the RV, while /dhāv + abhi is met three times in it. For /dhāv + abhi + upa cf. MS. 1.7. 2: 110. 17; KS. 8. 15: 99. 6; JB. 1. 138; 142, (Caland, Auswahl, p. 39 and 43) where there is found a confusion of dh and th, for which see Wackernagel, Altind. Gr. I. p. 123; Oertel, Synt. of Cases. etc. I. p. 176.
- 2 Agni is several times called sisu in the RV. Cf. Macdonell, Ved. Myth. pp. 90, 91.
- 3 ॰ त्रिधत्तमम् U. ॰ त्रिधताम् H. Our Brāhmaṇa is evidently praising Śukra, the planet, in this stanza.
- 4 •दिकः U.
- 5 प्रथमं पुरोहितम् RV. 10. 122. 4; त्वं दूतः प्रथमो वरेरायः RV. 10. 122. 5. यस्मिन् ब्रह्मा राजिन पूर्व एति. RV. 4. 50. 8.
- 6 भरते U. भारतः is an adjective of Agni, Cf. Grassmann. W. p. 934.

श्रास्मिन् यज्ञे वर्हिषि मोद्मानो हिरण्यवाशीरिषिरः स्वर्षः ।।।।।
श्रुचिर्देवानामृषमः प्रजानामृश्रुविस्नाममृतस्य नाभिः ।
श्रास्मिन् यज्ञे वर्हिषि मोदमानो हिरण्यरेता श्रमयं कृणोतु ।।६।।
बुधः सौम्यो श्रमृतत्वं वभूवामृतं देवानामायुः प्रजासु ।
श्रास्मिन् यज्ञे सोमशिशुर्युवा नः शं नो भव पयसाप्यायमानः ।।।।।
बोधा सु मे मधवन् वाचमेमां बोधा सु मे विश्वभृतो जनित्री ।

- 1 अस्मिन् यज्ञे बहिषि मादयस्व RV. 1. 101. 9 Agni is spoken of sitting down on the sacrificial grass in RV. 7. 11. 2; 7, 43. 3. See also RV. 3. 35. 6; 10. 14. 5; VS. 26. 23. TS. 1. 7. 13. 4; MS. 4. 14. 16.
- 2 स्वर्षी: is correct, Caland reads स्वर्ष:. Cf. RV. 7. 97. 7, where स्वर्षाः= light winning (= Avesta hvaresa) is said of Brhaspati, See also KS. 17. 18: 262. 6.
- 3 विभुवं॰ U. Cf. वसुर्वस्नाम् RV. 10. 19.3.
- 4 देवा श्रक्रएवन्नमृतस्य नाभिम् is said of Agni in RV. 3. 17. 4.
- 5 बोधस्सोम्यो U. Budha Saumāyana was a teacher, descendent of Soma, mentioned in PVB. 24. 18 6. Cf. Ved. Ind. II. 69. In RV. 10, 109. AV. 5. 16, and KauS. 48. 11 a legend is referred to that the King Soma abducted Juhū, the wife of Brhaspati, who is identified with Brahmā. The gods then consulted together as to the means of expiating his sin and restored her to him. Cf. Sāyaṇa on RV. 10. 109. The legend, of which the germs lay in the Rgveda, became fully developed in post-Vedic literature. Thus

in Bhāgavata purāṇa an interesting story is told how Soma (=moon) abducted Bṛhaspati's wife (=Tārā) and how after a bloody war he surrendered her. Tārā gave birth to a son, whom she declared moongod's and who was accordingly taken away by him.

Cf. जम्राह तं सुतं सोमः प्रहृष्टेनान्तरात्मना। नाम चके बुध इति जगाम स्वगृहं पुनः॥ Bhāp. 11. 84. etc. Thus the planet Budha came to be regarded as the son of Soma, the moon. King Soma when pressed is

amrta VS, 19, 72.

- 6 So U and H. ्ष्यायमानाः Caland. पयस्=Milk. Cf. RV. 9. 107. 12. The verb ā-pyā, 'to swell' occurs in the Rgveda in connection with Soma, but in some passages it also refors to Soma identified with the moon. Later on it came to be used in the meaning of 'to swell' irrespective of Soma, moon or other things.
- 7 बोधा सोमे U. बोधस्सोमे H. बोध: सु
  L. First pāda = RV. 7. 22. 3; KS.
  12, 15: 178. 10; MS. 4. 12. 4; MSS.
  5. 2. 3. 14, 16.='इमां वाचं सु आबोध
  सुद्ध अभिबुध्यस्व' Sāyaṇa on RV. 7

# बोधा सु मे मातरिश्वां वचोभिर्बोधा सु मे ब्रह्मणा संशिशाधि ॥८॥ अग्रिर्मूर्धां दिवः ककुत्पतिः पृथिव्या अयम् । अपां रेतांसि जिन्वति ॥६॥ चित्रो हन्ता रोहिदश्वः प्रजानांमिस्मन् यज्ञे हविषासान एतुं ।

- 22. 3. मधन=bountiful. This attribute is almost entirely monopolised by Indra in RV, and the later literature.
- 8 (a) বিষয়ন্ does not occur in RV. বিশ্বমন্ (RV. 4. 1. 19) is the adjective of Agni. Grassmann, W. p. 1302. Niştigri whom Sāyaṇa regards as synonymous with Aditi, is the mother of Indra. RV. 10. 101. 12.
  - (b) Aditi may be meant. In AV. 13. 2. 9, 37 the Sun is called the son of Aditi Indra is identical with Sūrya. Cf. Ved. Myth. p. 57. Aditi has two prominent characteristics. The first is her motherhood. She is a mother of a group of gods whose name represents a metronymic formation from hers. Her second characteristic, as is shown by her name (श्रदिति= unbinding from di-ti, derived from Ada to bind) is her power of releasing from the bonds of physical suffering and moral guilt. See Macdonell, Ved. Myth. p. 122.
- 1 मातरिश्वा='growing in his mother' (su = to swell from which we have sisu)—Agni who is said to grow in his mothers. RV. 1. 141. 5. Cf. Macdonell, Ved. Myth. p. 72. Yāska, Nir. 7. 26 regards mātaris-

- van as a designation of Vāyu and analyses the compound into mātari (—antarikṣe) and śvan (from /śvas—to breathe or āśu+an to breathe quickly. In RV. mātari śvan is a name of Agni In AV. 10. 8. 39, 40 mātariśvan is still found as a name of Agni. Generally in AV. and other Samhitās, Brāhmaṇas and all the subsequent literature, the name is a designation of wind. Cf. Macdonell, Ved. Myth. p. 72.
- 2 Cf. RV. 8. 44. 16; KS. 6. 9: 58. 20-21; ŚB. 13. 4. 1, 13; 7. 4. 1. 41. Kāṇva ŚB. 1. 1. 4. 9. च्यां U. Nasalisation (to avoid contraction) is unnecessary, because of—ās. Cf. Mac. Ved. Gr. p. 59, 64. जिन्यते U.
- 3 The horses of Agni are rohita and aruşa (tawny and ruddy) RV. 7. 42. 2.
- 4 (a) Rudra once receives the epithet  $\overline{2}$  Tea (RV. 4. 3. 6) and in a sutra passage it is said that this god seeks to slay men (AG. 4. 83. 2). Rudra's malevolence is still more prominent in the later Vedic texts. Cf. Ved. Myth. p. 75.
  - (b) झन् मधारायप द्विषो दहन् रत्तांसि विश्वहा (RV. 8. 43. 26) is said of Agni.
  - (c) In RV, the sun is not a malificient power. For this aspect of

स नो वक्रीरभयं कृणोतु विश्वेत्स वामाद्यते त्वोतः ।।१०॥ शनैश्वरन् मा वधीरस्मे वीरान् मा नो गृहान् पशून् मा न आयुः । मा नो यूनो भविता नो रथेन मा नः शिशून् गर्भान् मा नः किंचन ॥११॥ शं नो भव ऋतुभिः शं च मासैः शमर्थमासैः शम्रुवाहोभिः ।

the luminary only passages from the AV. and the literature of the Brāhmaṇas can be quoted. Cf. Macdonell, Ved. Myth. p. 31; Ehni, Yama 134.

- 5. Agni is invited to come to the sacrifice. RV. 10. 94. 9. (आ नो यंश्व रोहिदश्वोपयाहि). Asāna is present participle of √ās—to sit. Cf. RV. 6. 10. 6. Macdonell, Vedic Gr. for Students. p. 371.
- 1 विकि॰ U. अवकीर L. सनवकीर S. Vakrin—crooked, retrograding, (said of the Mars and other planets) Sūryas. Vakrīr (s) is formed on the analogy of words ending in ī. Cf. Macdonell's note in Vedic Gr.p. 212.
- 2 Cf. RV. 6. 1. 9; KS. 23. 20: 281. 6; MS. 4. 13. 6; TB. 3. 6. 10. 4. 'स यजमानस्त्वोतस्त्वया रिचतः सन् विश्वेत् (विश्वा+इत्) सर्वािषा वामा वननीयानि धनानि दधते धारयतीत्यर्थः' Sāyaṇa on RV. 6. 1. 9. दधते is the transfer form for धत्ते, as ददते for दत्ते. Cf. Macdonell, Vedic. Gr. p. 342. Singular for plural is used in त एतानि द्वितीयानि नामान्यधत्त MS. 3. 8. 10: 109. 12; which Roth (MS. IV. p. 310) renders by 'Sie nehmen

diese zweiter Namen an fausti omi nis caussa'. Roth regards adhatta as a third person plural. It is however, more likely an error for adadhata. Cf. Oertel, Synt. of Cases. I. p. 256. See Keith, AA. p. 166. Is अमोधी: wanting after आयु: ?

- 3 For similar stanzas see R.V. 1. 114. 7. 8. अस्मे=अस्माकम् Cf. R.V. 3. 30. 19; Yāska 6. 2. 3; Pischel, ZDMG. 35. 716; Geldner, Ved. Stud. II. 271.
- 4 (a) So St. and H. समुषा श्रहोभिः L. रामुषामहोभिः S. रामसाश्रहोभिः U. An instance where the contraction is made though the metre requires one more syllable.
  - (b) When ā remains after a final y or s has been dropped, it does not as a rule contract with the following vowel. Nevertheless such contraction is not infrequent in the Samhitās. Cf. रजेषितम्=रजः इषितम् (RV. 8. 46. 28.) कृत्येति=कृत्यः इति (AV. 10. 1. 15.) etc. In a few instances the contraction must be removed as contrary to metre. Thus उषायाति (RV. 3. 61. 4) should be read as उषा आयाति as the metre requires an additional syllable. Cf. Macdonell, Vedic Gr. p. 65.

शं नः काष्ठाः प्रदिशो दिशश्रं शं चन्द्रास्यां ज्योतीं पि शं च ॥१२॥
मत्त्रं धाता मातारिश्वा वचोभिश्वन्द्रो श्रमृताद् वर्धते जायमानः ।
श्रायुः प्रजाममृतं सौभगत्वं प्र चन्द्रमास्तिरते दीर्घमायुः ॥१३॥
भ्यो जातो हिवणं चन्द्रमास्मात् पूर्णः पुरस्तात् पयसो हिविभिः ।
पयोगर्भो देवताः पिन्वमानश्रम् श्रमृतत्वमभयं कृणोतु ॥ १४ ॥
धन्वना ग धन्वनाजिञ्जयेम धन्वना तीत्राः समदो जयेम ।
धनुः शत्रोरपकामं कृणोति धन्वना सर्वाः प्रदिशो जयेम ।

- शं नो भवन्तु प्रदिशश्वतसः AV. 19. 10.
   शं नो दिशः प्रदिशः PG. 3. 3. 6.
   Kāṣṭhā=race course.
- 2 चन्द्रसूर्यो St. U. H. सूर्योचन्द्रा S.
- 3 For lengthening cf. Macdonell, Ved. Gr. p. 19, 62; Wackernagel, Altind. Gr. I. 40.
- 4 अस्ताजायते वर्धमानः S.
  In the past Vedic literature Soma (=Amṛta) and moon are identical.
  There the moon is regarded as being drunk up by the gods and so waning, till it is filled up again by the Sun. The conception that Candra is born from amṛta seems foreign to Brāhmaṇas.
- 5 Saubhagatvá—happiness is formed from sáubhaga-'welfare'—'condition of welfare' not from subhága 'lucky' from which is formed subhagatvá—'welfare'. Cf. Macdonell, Vedic Gr. p. 139. n. 2.
- 6 Last pāda—RV. 10. 85. 19; KS. 10. 12: 141. 12; MS. 4. 12. 2. Pratirate occurs only once in the RV. Cf. 6. 68. 7. चन्द्रमास्=चन्द्र+मा+अस. Macdonell, Vedic Gr. p. 225. n. 7.
- 7 So Cd. इविषश्चन्द्रमस्मात् U. H.

- हविषास् L. हविषश्चन्द्रमास्मात् St.
- 8 For the contraction cf. note on शमुषाहोभि:. But contrary to that here metre requires contraction.
- 9 मधु=पयस्=सोम=पीयृष are equal. Cf. Macdonell, Vedic Myth. p. 105.
- 10 देवतः U. L. देवता St.
- 11 Soma—moon is the food of gods and is drunk up by them. Of. Macdonell, Vedic Myth. p. 112.
- 12 In the later Samhitās Candra comes to mean moon as an abbreviation of Candramas. Cf. Macdonell, Vedic Gr. p. 169.
- 13 The same occurs in KS. Aśvamedhagrantha 6. 1: 172, 9-10.
- 14 Svarbhānu is a demoniac (āsura) being mentioned four times in one hymn of the RV. (5. 4. 40). He is described as eclipsing the Sun with darkness. *Indra* fought against him and *Atri* put the eye of the Sun in heaven. The demon is mentioned many times in the Brāhmaṇas. In post Vedic mythology his place is taken by Rāhu. The name means "withholding the light." Cf. Macdonell, Vedic Myth. p. 160.

उग्रं तमो विश्वरूपं महान्तं स्वर्भानुँरेंजरं महस्वत् ।
महद्भयात्तमसो मृत्युपाशाद्विमुर्श्वन् राहुँरभयं कृणोतु ॥१६॥
केतुं कृष्वत्रकेतवे पेशो मर्या अपेशसे ।
सम्रुषद्भिरजायथाः ॥१७॥
यज्ञस्य केतुं प्रथमं पुरोहितमिंगं नरिस्त्रष्यस्थे समीधिरे ।
इन्द्रेण देवैः सर्थं स विहंषि सीदिनिहोता यज्ञथाय सुकृतः ॥१८॥

सुर्भानु St.

- 1 विमुद्य Cd. विमुद्य न H.
- 2 He who swallows and afterwards vomits up the Sun or the Moon. Like the Hindus, the Chinese as well as Greenlanders think that the Sun or the Moon is devoured at the time of an eclipse. As soon as the Chinese see that the Sun or Moon begins to be darkened, they throw themselves on their knees and knock their foreheads against the earth. A noise of drums is immediately heard throughout the city. Like the Hindus, the Chinese think that by such a din they assist the luminary and prevent it from being devoured by the celestial dragan. For details see Ward, the Hindoos III, p. 73. 3 Cf. RV. 1, 6, 3; KS. Aśvamedha
  - grantha 4. 9: 166. 4-5. VG. 4. 14. In RV. it is said of Indra. Pischel (Ved. Stud. I. p. 63) translates it: 'Licht machend dem Lichtlosen, Schmuck dem Schmucklosen, entstandest du zugleich mit den Morgenröten," Peśas = 'form' from / piśavayave ('अयं दीपनायामपि' Siddhānta Kaumudī Tanādigana), 'ङ्पनास'

- Naigh. III. 7; Macdonell, Vedic Gr. p. 225; Pischel, Ved. Stud. II. pp. 111-125.
- (a) Maryā is a nipāta. (cf. VPr. II. 16. Max Müller's Translation) = bhoḥ—bhavant—bhavas, like bhala. Cf. RV. 10. 86, 23; AV. 7. 56. 7.
- (b) Maryā—maryāya Kluge, KZ. 25. 309, as máryai is an old Indogermanic dative.
- (c) Marya does not mean man in the Veda. Cf. Ludwig PVB. 7. 4. 3.
- (c) Marya is voc. sing. masc. Grassmann. W. p. 1011.
- (e) Maryā—voc, plu. Bergaigne 2.380.
- (f) Pischel supports Max Müller.
- (g) Dative—ā for—āya is found in RV. 10. 10. 1; रखा=रखाय 9. 7. 7. मदा=मदाय 8. 49. 3. दाना=दानाय 5. 52. 14, 15; 87. 2; S. 20. 14; 33. 8. For the discussion, see Pischel, Ved. Stud. I. pp. 64-67.
- (h) Roth's emendation of স্থানাব to স্থানাথা: is wrong, Cf. Pischel, Ved. Stud. I. p. 61.
- 4 Cf. RV. 5. 11. 2; KS. 39. 14; TS. 4. 4. 4. 3,

#### त्रादित्यस्तेजस्वीत्युपहोमाञ्जुहोति<sup>१</sup>।

श्रादित्यस्तेजस्वी तेजो श्रासन् यज्ञे यजमाने दधातुं ॥ १ ॥ श्रुको भ्राजस्वी भ्राजो श्रासन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ २ ॥ वृहस्पतिर्वाक्पतिर्वाचो श्रासन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ ३ ॥ वृधों वृद्धिमान् वृद्धिमासन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ ४ ॥ श्रकों यशस्वीं यशो श्रासन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ ४ ॥ सौरः सुरिभः सुरिभमिसन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ ६ ॥ चन्द्रमा श्रायुष्मानायुरिसन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ ७ ॥ राहुरभयमभयमिसन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ ६ ॥ केतुरनपरोध्यनपरोधमिसन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ ६ ॥ श्रुवो धैर्यवान् धैर्यमसिन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ १० ॥ श्रुवो धैर्यवान् धैर्यमसिन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ १० ॥ श्रुवो धैर्यवान् वीर्यमसिन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ १० ॥ श्रुवो धैर्यवान् वीर्यमसिन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ १० ॥ श्रुवो धैर्यवान् वीर्यमसिन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ १० ॥ श्रुवो धैर्यवान् वीर्यमसिन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ १० ॥ श्रुवो धौर्यवान् वीर्यमसिन् यज्ञे यजमाने दधातु ॥ १० ॥

- 1 श्रादिख .... जुहोति is wanting in U and H.
- 2 U puts स्वाहा after जुहोति in each.
- 3 In RV. Brhaspati is the generator of all prayers (1. 190. 2). He utters prayer (1. 40. 5) and communicates prayers to the human priest (10. 98. 27). Thus he comes later to be called 'a lord of speech' Vācaspati (MS. 2. 6. 6: 97. 8 बृहस्पतये वाचस्पतये नेवारं चस्म etc., ŚB. 14. 4. 1. 3) a term specially applied to Brhaspati as god of eloquence and wisdom in post-Vedic literature. Macdonell, Vedic Myth. p. 102; ZDMG. 1, 77.
- 4 बुद्धो U.
- 5 So U and H. यजस्वी Caland.
- 6 Saura = Śani, the son of Sūrya and Chāyā, the servant whom his

- wife Savarnā substituted for herself. Cf. W. J. Wilkins, Hindu Mythology. p. 435.
- 7 So St. and L. अभध्यम् S. U.
- 8 H gives no. 11 after this. No number is given in U.
- 9 आभि U. H. दिदिहि H. R.V. 7. 3. 10 दिदीहि. For the retention of a cf. Whitney, TPr. 1.61.
  - Cf. RV. 7. 1. 3; SV. II. 725; VS. 17. 76; KS. 18. 4: 269. 5; MS. 2. 10. 6: 139. 5. etc.
- 10 A reminiscence of the mantra. Cf. यत्रर्षयो जग्मः प्रथमाः पुरागाः KS. 18. 15: 275. 20; VS. 18. 52; MS. 2. 12. 3: 146. 10 (=यत्रा ऋषयो जग्मः प्रथमा ये पुरागाः); यत्र देवाः समगच्छन्त विश्वे RV. 10. 82. 6; VS. 17. 30. etc.

यत्रासी वैश्वानरः स्तोकांतिथिस्तत्रेमं यज्ञं यजमानं च घेहि ॥ १॥ इमो अप्रे वीततमानि हव्या प्रेदं हिवः प्राष्ट्रेमान् स्तोकान् । स्तोकातिथिः स्तोकजूतिः पतत्र्यथा ह्यप्रे अमृतत्वं च घेहि ॥ २॥

#### ॥ इत्येकचक्रम् ॥

- 1 स्तोकातिथि स्तोकाजूतिम् St. स्तोक from √stu (Grassmann, W. 1594). According to some skota √ scu (Nir. II. I.) = a drop of Soma or ghrta. Agni is invited to eat that. Cf. RV. 3. 21. Agni is called Atithi. Cp. RV. 10. 91. 2.
- 2 Last pāda=Vait. ŚS. 2. 1; KŚS. 2.
  2. 8; MŚS. 5. 2. 15. 10; ApŚS. 3.
  19. 1; KauS. 125. 2.
- 3 RV. 7. 1. 18; KS. 35. 2: MS. 4. 10. 1.
- 4 प्राष्टेंमान् S. प्र+ श्रष्ट्राः + इमान्. For sandhi of. Macdonell, Vedic Gr. p. 65. and my note on रामुपाहोभिः. aştra (अष्ट्रां ने नैश्याय पुष्टिं तेन परि-क्षीणाति KS. 37. 1: 85. 3) = astra (Zend.) from /as. Cf. Grassmann, W. 145. Macdonell, Vedic Gr. p. 124.
- 5 प्राष्ट्रेमान्स्तोकान् U ॰ मांलोकान् H.
- 6 स्तोकाजूतिं St.

7 After this U and H, read:—

धुवन्ते राजा वरुणो धुवन्देवो वृहस्पतिः।

धुवन्त इन्द्रश्वाप्तिश्च राष्ट्रन्धारयान्धुवम् ॥

(cf. RV. 10. 173. 5.)

धुवन्धुवेण हविषा हविरवसे राष्ट्रयामिस ।

यथा न इन्द्र केवलीविंशो बिलहृतस्करत् ॥

Cf. KS. 35. 7: 55. 14-15 (हविरव सोमं नयामिस). See also RV. 10.

173. 6 which runs:—

धुवं धुवेण हविषामि सोमं मृशामिस ।

श्रथोत इन्द्रः केवलीविंशो बिलहृतस्करत् ॥

श्रगस्यः खनमानः खनित्रैः प्रजामपत्यं बलमिच्छमानः। उभौ वर्णावृषिरुषः पुरोष सत्या देवेष्वाशिषो जगाम ॥

#### इल्पेकचकम् ॥

(cf. RV, 1. 179, 6)

8 After this comes Graheşti brāhmaņa in U.

See Caland, Versl. en Meded. etc. pp. 487-90; U. 47-53; H. 21-23.

## **प्रहत्राह्मण्युं ॥ ६ ॥**

त्रों नम बादित्याय । ऋषिकश्यपपुत्राय । अदितिंगर्भसंभूताय । रक्षवर्णसद्द्याय । रक्षवर्णसद्द्याय । रक्षाम्बरचीरवाससे । तपसोग्ररूपधराय । भक्किमावनाया-रुद्ध मेरुं प्रदिच्च कृत्वा । ग्रहमण्डलं प्रविश इत्यच्चतगन्धपुष्पधूपदीप् सुवर्णरचितं विलं निवेदयामि । स्वगर्णेः परिवृतः । प्रीतमानसो भूः । अद्यं ते नमः ॥ १ ॥

त्रों नमः सोमाय<sup>3°</sup> ब्रह्मपुत्रायामृतकलशसंभृताय<sup>33</sup>। शुक्कवर्णसदशाय। शुक्काम्बरचीरवाससे ॥ २ ॥

- 1 See U. pp. 55-7. Here it follows Grahestibrāhmaņa and precedes Avāhana. It has no proper headline nor any colophon. On the margin of each page is written भ॰ आ॰. Lp. pp. 111-12 does not call it a नाइग्र, but includes the same in भहराान्तिविधान, for which see Lp. 108-19.
- 2 नमो U. Lp.
- 3 Ravi is the son of Kasyapa and Aditi. Cf. Wilkins, Hindu Mythology. p. 17. As Sūrya, he is daily worshipped, as Ravi he is only worshipped at the greater festivals. Jyotisatattva says that if a person is born under Ravi, he is subject to suffering. Cf. Ward. II. 71; Wilkins, Hindu Mythology. p. 432. For the colours of planets see

- Horāśāstram 2. 1. 5; Vidyāmādhaviyam I. p. 58. 315-18.
- 4 आदिख॰ U.
- 5 Not green as mentioned by mr. Maurice.
- 6 ॰महरूपाधराय U.
- 7 मेरू U.
- 8 प्रदिच्चिणां Lp.
- 10 If a man be born under the planet Soma, he will have many friends, will possess elephants, horses, and palanquins; be honourable, and will live on excellent food.

Compare सोमाय स्वाहा etc. प. त्रा. 5. 9.

11 कलशगर्भसंभूताय Lp.

त्रों नमो ब्रङ्गारकाय'। रुद्रपुत्राय। रुद्राणीगर्भसंभूताय। रक्नवर्ण-सदृशाय। रक्नाम्बरचीरवाससे।। ३।।

त्रों नमो बुधाय । चन्द्रपुत्राय । रोहणीगर्भसंभूताय । पीतवर्ण-सदृशाय । पीताम्बरचीरवाससे ॥ ४ ॥

त्रों नमो बृहस्पतये । ब्रह्मपुत्राय । मानसीगर्भसंभूताय । पीतवर्ण-सदृशाय । पीताम्बरचीरवाससे ॥ ५ ॥

त्रों नमो भागवाय । भृगुपुत्राय । त्रोषधीगर्भसंभूताय । शुक्कवर्ण-सदृशाय । शुक्काम्बरचीरवाससे ॥ ६ ॥

त्रों नमः शनैश्वराय । रिवपुत्राय । छायागर्भसंभूताय । कृष्णवर्ण-सदृशाय । कृष्णाम्बरचीरवाससे ॥ ७॥

- 1 He is represented as a red man with four arms, riding on a sheep; he wears a red necklace and clothes of the same colour. A man born under this planet does not live a happy life. This deity is said to be identical with Kārtikeya. Cf. Wilkins, p. 432.
- 2 He was the son of Soma by Tārā, the wife of Brhaspati, the preceptor of the gods. At his birth, on the confession of his mother, that he was Soma's son, she was put to great trouble by her husband. For the full story cf. Ward, The Hindoos III. p. 67; Wilkins, Hindu Mythology, p. 433. If a person be born under this planet, he will be fortunate, obtain an excellent wife.
- 3 He was the preceptor of the gods, and was regarded as identical with Agni in the Vedic times. In later times he is said to be a rsi, a son of Angiras. A person born under

- this planet will possess great religious merit and have all his wishes gratified.
- 4 Sukra was the son of Bhrgu. He was the preceptor and priest of the demons, and blind in one eye. For the reason of this affliction see the legend of Visnuand Bali in Wilkins, Hindu Mythology p. 434. A person born under this planet will have the faculty of knowing things past, present and future. Other kings will worship him. For Sukra's power of raising the dead of. Ward, II. 71.
- 5 Sani is said to be the son of Sürya and Chāyā; that is to say, he was situated in that part of the heavens (at the time of Sun's eclipse) towards which the shadow of the earth projected. Another account is that Saturn was born in the lunar Asterism (=\(\begin{array}{c}\text{Text}\ext{Text}\)) in consequence of which is said, that a person born under this mansion,

त्रों नमः सैंहिकेयायं । प्रजापतिसुताय । सिंहिकागर्भसंभूताय । हरि-वर्णसदृशाय । हरिताम्बरचीरवाससे ॥ ८॥

श्रों नमः केतवे । श्रिप्रप्राय । सन्ध्यागर्भसंभूताय । धूम्रवर्ण-सदृशाय । धूम्राम्वरचीरवाससे ॥ ६ ॥

इन्द्राय<sup>3</sup> वज्रहस्ताय । श्वासिहिताय । सुराधिपतये नमः ॥ १ ॥ ग्रग्नये शिक्तहस्ताय । स्वाहासिहिताय । तेजोधिपतये ॥ २ ॥ यमाय दग्डहस्ताय । यमीसिहिताय । प्रेताधिपतये ॥ ३ ॥ नैर्ज्यते सङ्गहस्ताय । दितिसहिताय । रचोधिपतये ॥ ४ ॥

while Saturn is in it, is of the same nature with that planet, that is of an evil disposition. Cf. John Bentley, Hindu Astronomy p. 22.

According to Wilkins it was Sani who burnt off the head of Ganesa. See Hindu Mythology p. 435.

1 Rāhu (the ascending node) was the son of Brhaspati and Simhikā. He is described as a black man. riding on a lion. A person born under this planet will be exposed to many afflictions. According to the notions of the Hindus, at the time of an eclipse, Rāhu devours the sun and moon; hence the moment an eclipse is noticed, the people make a dreadful noise, shouting, blowing horns, and beating drums to cause Rahu to restore the luminary. For the reason of this custom cf. Ward. The Hindoos II p. 81.

2 केतु (= the descending node),
After this Lp. (which includes the above in प्रहशान्तिविधान) reads:ग्रथ शान्ति प्रवद्यामि चैकैकस्य पृथक् पृथक् ।
हस्तमात्रां लिखेद्वेदिं चतुरस्रां तु सूत्रयेत् ॥
उन्निखेदुद्धरेचैवमुड्स प्रोच्चयेत्ततः ।
एवं कृत्वा विधानं तद्मिं तत्रावतारयेत् ॥
दर्भानास्तीर्थं पूर्वाप्रान् ब्रह्माणं दिच्चिं न्यसेत् ।
प्रणीतं चोत्तरे स्थाप्यं तद्विष्णोन्तित्र संशयः ॥
दिशश्च विदिशश्चेव लोकपालांश्च पूज्येत् ।
After this begins "श्रों इन्द्राय" etc.

- 3 इन्द्राय स्वाहा शचीपतये स्वाहा वज्रपाराये स्वाहेश्वराय स्वाहा सर्वपापशमनायेति व्याहृतिभिर्हुत्वाऽथ साम गायेत् ष. ब्रा. 5, 3.
- 4 नमः Lp. In the following also Lp. puts नमः after अधिपत्ये।
- 5 यमाय स्वाहा प्रेतिधिपतये स्वाहा दराड-पाराये स्वाहेश्वराय स्वाहा सर्वपापशमनाय स्वाहेति व्याहितिभिद्धेत्वाथ साम गायेत् प. जा. 5. 4
- 6 Locative. Cf. मध्याइ जियो शूजपायाये। मध्याचैर्ऋते सर्पाय etc. बृहज्ज्योतिपार्णव e ch. 17. 27: 8.

7 ॰ती॰ U. H.

वरुणायं पाशहस्ताय । वारुणीसहिताय । जलाधिपतये ॥ ४ ॥ वायवे ध्वजहस्ताय । निधिसहिताय । प्राणाधिपतये ॥ ६ ॥ कुवेराय गदहस्तायं । यद्विणीसहिताय । यद्वाधिपतये ॥ ७ ॥ ईशानाय त्रिशूलहस्तायं । पार्वतीसहितायं । सर्वाधिपतये ॥ ८ ॥ ब्रह्मणे पद्महस्ताय । गायत्रीसहिताय । वेदाधिपतये ॥ ६ ॥ विष्णवे चक्रहस्ताय । लच्मीसहिताय । त्रेलोक्याधिपतये ॥ १० ॥

- 1 वरुगाय स्वाहापां पत्ये स्वाहा पाशपाण्ये स्वाहेश्वराय स्वाहा सर्वपापशमनाय स्वाहेति व्याहृतिमिर्हुत्वाथ साम गायेत् ष. बा. 5 3. 5.
- 2 वायथे स्वाहा मरुद् भूताधिपतथे स्वाहा शीव्रपाग्राये स्वाहे ......ष. बा. 5. 8.
- 3 वैश्रवसाय स्वाहा यक्ताधिपतये स्वाहा हिरसयपास्ये स्वाहेश्वराय स्वाहा सर्वपाप-शमनाय स्वाहेति ... ष. जा. 5, 6,
- 4 रुद्राय स्वाहा पशुपतये स्वाहा शूलपाग्रये स्वाहा घ. जा. 5, 11.
- 5 So U. उसा॰ Lp.
- 6 विष्णावे स्वाहा सर्वभूताधिपतये स्वाहा

- चक्रपाराये स्वाहा......ष. जा. 5. 10. 7 ॰काधि॰ U. After this U. begins 'ओं अथ आवाहनम्। ओं आवाहयाम्यहं देवम्' etc., while Lp. continues प्रह्रशान्तिविधानम्।
- \* Cf. भास्कराङ्गारको रह्नो श्वती शुक्रनिशाकरो । सोमपुत्रो गुरुश्चेव ताबुभौ पीतको स्मृती ॥ कृष्णं शनेश्चरं विद्यादाहुं केतुं तथैव च । महवर्णानि पुष्पाणि प्राज्ञस्तत्रोपकल्पयेत् etc.

प्रहराान्तिविधानम् in ष. जा. 5. 2—12; SVB. 3. 4: BGSS. 1. 6. P. 204; JGS. 2. 9.

#### उपनयनब्राह्मणम् ॥ ७॥

ब्रक्षेचर्यमागामित्याह ब्रह्म वे ब्रह्मा ब्रह्मणैवात्मानं परिद्धाति ते पृच्छित की नामासीति प्रजापिति की नाम प्राजापत्यमेवैनं कृत्वा बेन्धु-सन्तम्प्रप्रचयित भूर्धिवः स्व्रित्याहेमानेवास्म तत् त्रीं ब्राक्षोकानन्नाद्याय प्रयच्छित भूरिति वा अयं लोको श्वंवरित्यन्ति स्व्रित्यसौ लोक इमानेवास्म तंत् त्रीन् वेदान् अन्नाद्याय प्रयच्छिति भूरिति वा ऋचो श्वंवरिति येज्षि स्व्रिति सामान्यधिते हैतेषां वेदानामेकं द्यौ त्रीन्त्सर्वान् वा यमेवं विद्वानु-

- \* See Caland. Versl. en. Meded. etc. p. 491; Schroeder die Tub. कठ hss. p. 21 (T) See ब्रह्मचर्यमागामित्याह etc. (डपनयनब्राह्मण्म्) in SB. 11. 5. 4. G, GS. II. 10; AGS. 1. 19; SGS II. 1; PGS. II. 3; BGS. II. 5; BhGS. 1. 1-10; ApGS. XI; HGS. 1. 1; JGS. 1. 12, 13; MGS. 1. 21 ff; Glaser, ZDMG. LXVI. 1 ff; Keith, Rel. and Phil. of the Veda pp. 369-372. Hillebrandt, Rituallitteratur pp. 51-54.
- 1 "ब्रह्मचर्यमागाम्" KGS. 41. 10. 165. 17; MB. 1. 6. 16. ApGS. IV. 11. 1; KauS. 7. 55: 9; GGS. 2. 10. 21; HGS. 1. 5. 2; JGS. 1. 12. PGS. 2. 2.
- 2 ददाति T.

- 3 कोर्नाम Caland. Apparently a misprint. 'को नामासि' KGS. 41. 15. तथा च ब्राह्मणम् को नामासीति, प्रजापतिर्वे को नाम KGS. Comm. on 41. 15: 169; 3. 26-30. Cp KS. XXXVI. 5: 72. 16-19; MB. 1. 6. 17; ŚB. 2. 5. 2. 13; MGS. 2. 2. 797; GGS. 2. 10. 22; 'प्रजापतिर्वे कः' KB. 2. 1. 22; 'कं वे प्रजापतिः' KSB. 1. 5. 1. 9; Cf. JGS. 1. 12. 11.; HGS. 1. 5. 3. 4; MP. II. 3. 26-30. KauS. 55-10. TB. II. 15. 2.
- 4 So T. Cf. इत्व KS. XXIII: 8: 75. 17. इत्वा Caland. आर्थेयं मा इत्वा बन्धुमन्तमुपनय। आर्थेयं त्वा इत्वा बन्धुमन्तमुपनयामि KauS. 55. 11-12.
- 5 ब्राह Brl. T. ब्रॉ भूभुविरिति वाचयति

पनयते तमाह काय त्वा परिददामीति की वै प्रजापतिः प्रजापतय एवैनं तत् परिददाति ने ब्रह्मचारी म्रियते नास्य ब्रह्मचारी से म्रियते यमेवे विद्वानुपनयते तमाह देवाय त्वा सवित्रे परिददामीति सवितां ह वा इदं यद् यत् प्रजाम्यः प्रसविते तत् तत् कुर्वन्ति सं यदात्मना कुर्यान्नं तन्मन्ये"-

KGS. 41. 10. 165; Cf. KauS. 55. 13; VGS. 2. 6: 25.

- 1 TA. 3. 1. 5. AA. 1. 3. 2. तेभ्यो भूर्भुवः स्वरित्यज्ञरद् भूरित्यृगभ्योऽज्ञरत् सोयं लोकोऽभवत् । भुवरिति यज्ञभ्योऽज्ञरत् सोऽन्तरिज्ञलोकोऽभवत् स्वरिति सामभ्योऽ ज्ञरत् स्वः स्वर्गो लोकोऽभवत् ष. बा. 1. 5; अर्थाते ... ... उपनयते ॰ Cf. KGS. 41. 24, 178. 7—8.
- 2 "काय त्वा परिद्दामि" KGS. 41. 16: 169; AGS. 1. 20. 8.

क as अजापति AB. 3. 21; KB. V. 4; VI. 10; XIX. 7; XXIV. 5; XXIX. 4: SBE. 1. 59n. 12, 8, 8n; 26, 410; 32, 3, 11-13; 41, 173, 175, 221, 346, 368; 43, 265; 44, 86, 393. Cf. also TS. VII. 3. 15 (Keith's note on it); Macdonell, Vedic Mythology p. 119. अजापति is आनिरुक्त as he is addressed mystically as क Cf. Caland, PVB. XVIII. 6. 8: 483.

In the refrain of the first nine verses of RV. 10. 121 the supreme god is referred to as unknown by the interrogative pronoun ka who!. The answer given in the tenth verse is that Prajapati alone embraces all beings. This later led to the employment of ka not only as an epithet of Prajapati (AB. 3.

- 22. 7) but as a name, used by itself, of the supreme god (MS. 3. 12. 5). See Macdonell. VM. p. 119.
- 3 'प्रजापतथे त्वा परिददािम' KGS. 41. 17: 170; MB. 1. 6. 23; 56. 13 (which gives a long list of Bhūtas). KS. 2. 10. 31.
- 4 So T. For accent cf. नास्मै and नास्य in the Text. नास्य Caland.
- 5 到度 T.
- 6 'देवाय त्वा सिवेत्रे परिददामि' KGS. 41. 17; MB. 1. 6. 24; MP. II. 3. 15; JGS. 1. 12. 11; GGS. 2. 10. 32; BGS. 2. 5. 27.
- 7 वि is wanting in T.
- 8 Is wanting in T.
- 9 So T. and Caland. For accent cf. श्रहरहर्जायते मासि मास्यथं RV.
  X. 5. 2. 3. 'यया यद्यदेव वदति तत्तद्भवित' SB. 14. 4. 3. 27. In a few instances the repeated words are not treated as a compound and are both accented. Cf. Macdonell, Vedic Gr. p. 91. For the syntactical use of यत् and तत् see Wackernagel, Altind. Gr. III. p. 553; Delbruck JS. Vol 3. p. 146. Vergl. Synt.
- 10 яно т.
- 11 ना ""मन्ये is wanting in T. मन्ये-त्राहं • Brl.

ताहीमदं करोमीति सवितां मेऽसावीऽदित्येवं तन्मन्येते येद्वं वै कल्यांगं तदस्में सवितां प्रसवित नास्में पापं सवितां प्रसवित येमवं विद्वानुपनयते तमाई वृहंस्पतिये त्वा परिददामीति ब्रह्में वै वृहस्पितिष्ठिह्मण एवैनं तत परिददामीति ब्रह्में वै वृहस्पितिष्ठिह्मण एवैनं तत परिददाति नं ब्रह्मचारीं भ्रियते नास्य ब्रह्मचारीं सं भ्रियते येमवं विद्वानुं निप्पत्यते तमाहं ब्रह्मचार्थ्मसीति ब्रह्म वो अन्नाद्यमन्नाद्यमेवोस्मिस्तद् द्याति तमाहं प्रयोतमप्तिमेवोस्मिस्तद् द्याति तमाहं प्रश्निम्नोद्यमेवोस्मिन्नदिस्मान्त्रवं सर्वमाप्नुवंसैतदिनमाहं सर्वमाप्नुहात्यापो वा अन्नाद्यमन्नाद्यमेवास्मिन

- 1 ससवि॰ Brl.
- 2 सावे o T.
- 3 मन्येत T. मन्येत Brl.
- 4 Is wanting in T.
- 5 तस्मै ग.
- 6 प्रसुवते T. प्रसवते Brl. प्रसवति, प्रसुवते, प्रसवते are not found in KS. प्रसुवते वित accurs twice. See KS. 13 6: 188. 6; 14. 7: 206. 10; MS. 1. 11. 7: 168. 13; II. 5. 4: 51. 13.
- 7 Is wanting in Brl.
- 8 आह Brl. T.
- 9 Cf. KGS.41, 17.
- 10 For Brahman as Brhaspati or lord of prayer cf. SBE. 26, 23, 59, 59n. 180; 29, 280; 43. 192; 44. 258, 314, 402, 411. Brhaspati called the Brahman, Cf. KB. VI. 13; SB. 1.7. 4. 21; ŚŚS. IV. 6. 9; RV. X. 141. 3; Brhaspati called purchita, cf. AB. III. 7. 2; TB. 2. 7. 1. 2; ŚŚS. XIV. 23. 1; ŚB. V. 3. 1. 2; RV. II. 24. 9. See also Geldner, Ved. Stud. II. p. 144—150.
- 11 So correct. विद्वा Caland.
- 12 期度 Brl.
- 13 ब्रह्मचार्यसि॰ KGS. 41. 17; MB. 1. 6.

- 25; GGS. 2. 10. 33; AGS. 1. 22. 2; JGS. 1. 12. 11.
- 14 স্বরাথ is an abstract of স্বরার্=eater of food, and having the sense 'eating of food' which passes into the idea 'food' or proper food, as স্বরার has the force of 'a healthy man.' Cp. Keith, AA. p. 164. RB. p. 112. স্বরাথ=food eating. Oertel, JUB. II. 2.10; Synt. of Cases in the Prose of the Brāhmaṇas I. p. 11; Sāyaṇa takes it as a compound of স্বরা+স্রাথদ্(স্বরাথদর্যাণ্য রাহিথবারি-ভ্রাম্ম্ Sāyaṇa on PVB. XXIII. 3. 5). M. Müller follows him. See M. W. Dict. স্বয়.
- 15 आह. Brl. T.
- 16 Svarita mine. ॰ साने॰ Caland. ॰पो मा ने T. For अपोऽशान Cf. KGS. 41. 17; MB. 1. 6. 26. Cf. ŚB. 11. 5. 4. 4; VGS. 2. 6. 25; PGS. 2. 3. 3. 206; GGS. 2. 10. 34.
- 17 ॰ प्तुवां T. यदिदं किं च यदाप्रोत्तस्मादापः ŚB. 6. 1. 1. 9.
- 18 आह Brl.
- 19 साप्रो॰ T. साप्रो॰ Brl.

स्तंद् दधात्येथो अन्नाद्यं वा अमृतममृतमेवासिमस्तंद् दधाति तेमाहै केम क्विति वीर्य् वे केम वीर्येण वा अन्नमद्यते केम वा अन्नाद्यमन्नाद्यमेवासिम-स्तंद् दधात्येथो अन्नाद्यं वा अमृतममृतमेवासिमस्तंद् दधाति तेमाहे दिवा माँ सुषुप्सीरिति मृत्युंवे स्वभस्तंस्मात्तमेपवाधते मृत्युंहे वे स्वभस्तंस्माद्यो मियंते तेमाहुँदीं स्वभस्ताप्सीरिति दिवा वे अन्नाद्यमनाद्यमेवासिम-स्तंद्धात्येथो अन्नाद्यं वा अमृतममृतमेवासिमस्तंद् दधाति तेमाह वाचं यच्छेति वा वा अन्नाद्यमनाद्यमेवासिमस्तंद्धात्येथो अन्नाद्यं अन्नाद्यमन्तिम् प्रत्यात्येथो अन्नाद्यं अन्नाद्यमन्तिम् प्रत्यात्येथो अन्नाद्यं वा अमृतममृतम् मेवासिमस्तंद्धात्येथो स्वनाद्यात्येथो अन्नाद्यं वा अमृतममृतम् मेवासिमस्तंद्धात्येथो स्वनाद्यायो वा अमृतममृतम् वास्त्रमारिण निद्धाति ॥

सं वा एषं ब्रह्मचारी सीवित्र्यां सहं प्रजायते तदाहुः संवैत्सरेऽनूच्यीं संवत्सरे वै रेतांसि सिक्कानि प्रजायन्त इत्येथो खेल्वाहुद्वीदशाहें उनूच्यां द्वादश्वे मासाः संवत्सरः संवत्सरे सैवा प्रजनयति संवत्सरे स्योप्त्ये तां

- 1 ति is wanting in T.
- 2 आह Brl. T.
- 3 Cf. KGS. 41. 17; MB. 1. 6, 26; PGS. 2. 3. 206; AGS. 1. 22. 2.
- 4 For accent cf. Macdonell, Vedic Gr. p 450.
- 5 श्राह Brl. T.
- 6 मा Brl. T.
- 7 ॰सीरि॰ Brl. दिना मा सुषुप्सी: KGS. 41.17, See KauS. 56.12; MB. 1.6.26; मा सुषुप्था: ŚB.11.5.44; PGS. 2.3. 206; GGS. 2.10.34; BGS. 2.5.45; JGS. 1.21.11; HGS.1.5.10.
- 8 ब्राहु: Brl. T.
- 9 So Brl. and T. ॰ प्सीदि॰ Caland.
- 10 T. and Caland have no accent. Cf. अज्ञीयं वी अमृतम् where वे is accented.
- 11 दधात्य Caland. Apparently a mis-

print.

- 12 अहि T.
- 13 Cf. KGS, 41, 17.
- 14 श्राचार्यों Brl.
- 15 सवि॰ Caland.
- 16 So T. and Caland. Why not स्वरित? Cf. Schroeder's note on ब्रा॰ हि॰
- 17 नूच्यास् Brl.
- 18 संवत्सरे वै रेतो हितं प्रजायते KS. VII. 16: 79. 4; GB. 2. 15; संवत्सरे खलु वाव रेतो हितं प्रजायते KS. XXXIII. 8. 34. 11. Cf. KB. XIX. 9. Sānkh Br. 19. 9.
- 19 So Caland. But see Schroeder's note on it. T. p. 22.
- 20 gT... R. common expression in the Brahmanic literature, Cf. KS. VIII. 8, 91, 10; XXI, 5: 43, 10; XIX, 9: 10, 6; XIX, 8: 2, 22; XIX.

तिसृं णां रात्रीणां प्रांतरं जुब्यातें त्रीएयहानि तिस्रों रात्रयस्त्रीणि सायानि तिस्रें उपास्तां द्वादश संपद्यन्ते द्वादश मासाः संवत्सरं संवत्सरं ग्रेवनयति संवत्सरं स्वाप्त्ये सा वा एषां सावित्र्येषां लोकीनां प्रतिपदेषां च वेदानां तां ने तिष्ठं ने जुक्यानो ध्वीर्ज्ञरांसीनो ने त्रंजन् महंदुपस्तींयोपस्थं कृत्वा प्रांडा-सीनः प्रत्यक्षांसीनायांन्वाहं प्रांक् वे प्रजापतिस्तं प्रत्यश्चो देवां अन्वायत्तां आचार्यो ब्रह्मचारिणः प्रजापतिरायतनादेवीनं तत्कल्पयेत्यथैकः आहुँदिचि-

11: 12, 22: XXIX, 8: 1. 77, 20; XXXIII. 4: 21. 19; TB, 1, 6, 1. 10; 3, 8, 21, 83; SB, 9, 2, 4, 8; 9. 3, 3, 13; 10. 1, 4, 8; 13, 3. 3, 8; TA 5. 4. 10 etc. In the Brahmanas the number of Adityas is normally fixed at twelve, and they are identified with the twelve months. This explanation of their number is much more plausible than the view of Oldenberg (Rel. des Veda p. 186, n 2) that the number is borrowed from the Jagatī metre, which is associated with the Adityas. Cf. Keith, Rel. and Phil. of the Veda and Upa. p. 99.

- 1 प्रांत**ः** Brl.
- 2 ॰ न्यात् Brl. T.
- 3 ॰ स्रतशा॰ T. Cf. KS. XXII: 6: 61.
- 4 ०सस्सं० T. Caland.
- 5 सवित्रयेषां T.
- 6 प्रति॰ Brl प्रतिपद् T.
- 7 No accent in Brl. and T.
- 8 ब्रूयादूर्ध्न o T. ० शोधन o Brl.
- 9 त्राह T. Brl. Cf. पथादमेर्दर्भेषु प्राङासीनः

प्रखड्डासीनाय तत्सवितुरिति सावित्रीं त्रिरन्वाह KGS. 41. 20; अधारमें सावित्रीमन्वाहोत्तरतोऽग्नेः प्रखड्मुखायोप-सचाय समीच्चमाणाय समीच्चिताय PGS. 2. 3: 206. See also GGS. 2. 10. 35; BGS. 2. 5. 38-9; AGS. 1. 20. 2-3; APGS. IV. 11. 8; HGS: 1. 6. 9.

- 10 अन्वायन्त T. Brl. For आ...तिः cf. KGSMB. p. 11. P. U. L. Ms. 5971.
- 11 कल्पयेदित्य · T.
- 12 त्र्याहु॰ Brl. For अधेक ····· न्वाह cf. PGS. दिच्चित्तिष्ठत आसीनाय वैके 2.3: 206. See PGS. (गदाघरटीका) pp. 208. 226. 30-35. दिच्चितः कुमार उपविश्य HGS. 1.6.10.

For another meaning of प्रत्यङ् of य उ एनत् प्रत्यग् वेद ये प्रत्यश्चो लोकास्तान् जयित JUB. 1. 36. 5; Kāṭh U. 1. 5. 3. ऊर्ध्व प्राणमुन्नयत्यपानं प्रत्यगस्यित; ChU. 30. III. 13. 3. योऽस्य प्रत्यङ् सुषिः सोऽपानः । योस्योध्धः सुषिः स उदानः । It corresponds to आवृत्त in ChU. II. 2. 2. लोका ऊर्ध्वाश्चात्रः. See Burnell's note on JUB. 1. 06. 5. For अङ्=अक्, आङ्= आक् of. KāṭhU. II. 4. 1. (कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैत्त्त्.), KāṭhU. II. 1.

णतं श्रांसीनायान्वाह सं यदेवैनं तदनुव्याहरेत् तिर्थेङ् तेनं गर्भ श्रांगच्छे-द्धिंसिष्यतीति तंस्मात् श्रांडांसीनः प्रतीचीनायेवांसीनायान्वाह श्रांङ् वै प्राणाः प्राणांभेवांस्मिन् दधाति तां त्रिरेवं कृत्वेऽनुब्र्यात् त्रयः प्राणाः प्राणां व्यानोऽपानंस्तानेवांस्मिन् दधाति तां द्विरेवं कृत्वेऽनुब्र्याद् द्वौ हिं प्राणाश्रापानंश्र प्राणापानां एवांस्मिन् दधाति तां सर्कत् समस्योत्तमतो-ऽन्वाहेको हिं प्राणाः प्राणामेवांस्मिन् दधाति ।।

#### ॥ इत्युपनयनब्राह्मणम् ॥

(पराश्चि खानि व्यतृत्तात् स्वयंभूस्तस्मात्पराङ् पश्यति नान्तरात्मन्); AitU. III. 3 (तदैतद्भिस्षष्टं पराङ्यिजघांसत्), and Burnell's note on JUB. 1. 2. 4.

- 1 केन Brl तेन T.
- 2 •सिष्यतीति Brl.
- 3 आह Brl.
- 4 on त्रिरेन see Schroeder's note. T. p.
  23. एना Brl. Cp. ॰तत्सिनितुरिति सानित्रीं
  त्रिरन्नाह KGS. 41. 20; TA. 2. 11.
  247; पच्छोधर्चशः सर्वा च तृतीयेन
  सहानुन्तयन् PGS. 2. 3. 206; ओ
  भूभुनः स्नरित्युक्त्वा तत्सिनितुरिति सानित्रीं
  त्रिरन्नाह पच्छोधर्चशः सर्वामन्तत इति।
  लौगाचि quoted by गदाधर in PGS.
  p. 209. सानित्रीं पच्छोधर्चशो व्यस्तां
  समस्तामध्यापयेत् VGS. p. 2. 6. See
  also GGS. 2. 10. 39; BGS. 2. 5. 40;
- JGS. 1. 12. 13; HGS. 1. 6. 11. 1. 8. 4; अथैनं वद्दमेखलमाहितसमित्कं सावित्रीं वाचयति । पच्छः प्रथमम् । ततो-ऽर्धर्चशः । ततः संहिताम् । KauS. 56. 8—11; AGS. 1. 22. 5; APGS. IV. 11. 10.
- 5 Cf. KS. XIX. 11: 14. 3; XXXVII. 1: 45. 12; PVB. 1. 22. 3. 3. Śāṅkh Br. XIII. 9. For the meaning of आप and अभान see Deussen, Philosophie der Upanishaden, pp. 249. 251; pp. 276. 279. For व्यान see Eggling, SBE. XIII, 263, n. I; Kieth, AA. p. 217. For the list of ten prāṇas see JUB. 2. 2. 3.
- 6 Accent mine. বা॰ Caland.
- 7 द्विरेवनु T. द्विरेवर्गत्वो Brl.



### श्राद्धबाह्मणम् ॥ = ॥

त्रसुराणां वा इमें लोका त्रासंस्ते देवा अञ्चवन् यो वै ये लोकां मुज्जे-व्यति सं तस्मै भविष्यतीति ते वसर्व इमें लोकांमजयसन्तरिचं रुद्रो दिवमा-दित्यस्ति वसव इमें लोकं जित्वन्तिरिचं परापतंस्ते रुद्रानञ्चवन् यनो जैयेम

- \* See Caland, Versl. en. Meded. etc. pp. 493-495; V. Schroeder, Die Tubingen Katha Handschriften p. 26; Lp. 133-35; U. pp. 112-116. The marginal note of U does not seem faithful to the text, because it gives \*\*MEAI\*\*, where in reality there are pitrsūktānī of RV. U. and Lp. do not mark accent.
- 1 আধানৈ Lp. U. For the insertion of s see Macdonell, Vedic Gr. 69; Whitney Skt. Gr. 70; Wackernagel, Altind. Gr. 330. Lengthening of Vowel seems after the analogy of বুকান where বুকান্=vulfrans is one word.
- 2 देवानबुवन् Lp. U.
- 3 व U.
- 4 यहाेक॰ U.

- 5 ०मुझेष्यति T.
- 6 व सर्वे Lp. वसवा U. For lengthening of Vowel of, परावा उपतिष्ठन्ते MS. 1. 6, 5: 13, 14; पशवा उपतिष्ठेयः MS. 1. 10, 7: 147, 4; पशवा श्रोषधीषु MS, 1, 10. 7: 147, 20 For Vasu (वसवो रुदा श्चादित्यास्तेषामेतज्ज्योतिरमं यदसावादित्यः JB. 2, 240.) JAOS 18 p. 34.) see कतमे वसव इति । श्राप्तिश्व पृथिवी च वायुश्व etc. SB. 11. 6. 3. 6; JB. 2. 77. (JAOS, 15, p. 239): SB. 14. 6. 9. 4 (= Bau. 3. 9. 4 Madhy. = 3 Kānva.). Oertel, Synt. of Cases etc. p. 14. See also अष्टी वसव एकादश रुदा द्वादशादित्यास्त एकत्रिशदु इन्द्रश्चैव प्रजापतिश्व त्रयस्त्रिशादिति. ŚB 11 6 3, 5; 14, 6, 9, 3, (=Bau, 3, 9, 3 Mādhy. = 2 Kanv.)
- 7 परापतांस्ते U.

तेनः सहसिदिति ते वसवो रुद्राश्चान्तिरचं जित्वा दिवं परापतंस्ते आदि-त्यानन्नवन् यन्नो जयम तनः सहसिदिति ते वसवो रुद्राश्चादित्याश्चाम्चं लोकं जित्वेमानेवं लोकानिसुरानम्य्भैवंस्ततो देवा श्रमवन् परासुरा श्रमवन् वसवैः पितरो रुद्राः पितामहां आदित्याः प्रीपितामहाँस्तस्मादाहुदेवाः पितरः पितरो देवा इति ये वै देवांनां सोमपाः पितरस्तानुद्रपात्रैस्तर्पयन्ति तस्मात्त्रिरेकस्यापः प्रदीयन्ते द्विरेकस्य सर्चदेकस्य तत् षद् संपद्यते यथाजितमेवीपल्मन्ते यदन्नान्तम्चदकं संपिवन्ति तत् सप्तमं यदुभयतोभूलेस्तिलमिश्रं तदृष्टमं यत्पात्र्या पिएडपरिषेक्षस्तन्नवमं यदुदक्रम्भं दिन्निगीं प्रोहन्ति दह्ममं तेन दशादेकं श्राद्वम्वते तह्म दशाचरा विरोडनं विराड् विराज्येवान्नाद्येप्रतिनिष्ठिति ॥ १ ॥

- 1 परापतां त ए.
- 2 'ásat' subjunctive sing, from \( \sqrt{as} = \) to be. Cf. Macdonell, Vedic. Gr. for Students p. 37.
- 3 ॰भ्यभ्वां॰ U.
- 4 तथा च श्रुतिः वसवः पितरो रुद्राः पिता-महा श्रादित्याः प्रपितामहा इति Śrāddhavidhi. a MS. work in the Lalchand Library, Lahore p. 4.
- 5 Cf. KS. 4. 14: 39. 5; MS. 1. 4. 11: 60. 6; TB. 3. 46. 4; देवाः पितरः पितरो देवा योऽहमस्मि स सन्यजे । यस्यास्मि न तमन्तरेमि इति Adhvraramīmāmsā Kutūhalavṛtti on Jaiminīyasūtra 1. 2. 73. p. 24; त एते पितरो देवा देवाश्व पितरस्तथा Skandap. 5. 58. 10; See also Vāyup. Vol. II. 13. 51; BrMp. 3. 11. 90.
- 6 So T. and U. यो Lp. and Caland.
- 7 सोमपः Lp. U.
- 8 तस्य त्रि॰ T. Cf. केचिद्बाह्मणदर्शनात्

- तस्मात्त्रिरेकस्यापः प्रदीयन्त इति यथा कुर्व-न्ति. KGS. 63. 5. Adityadarsana.
- 9 Broken in T. जितोमेबोपालभन्ते Lp. जितमेबोपालम्भन्ते U. ॰पालभन्ति St.
- 10 सप्तमो U.
- 11 ॰मूलै॰ T.
- 12 दित्तगां T.
- 13 Cf. तथा च स्मृतिः—

  श्रय शब्दे त्रयः पाये माता पितामही तथा।

  प्रिपतामह एतानि त्रयः पायेऽर्घ्यषिङ्विधिः॥

  वसुरुद्रादित्याश्रेव श्रुत्येतिवचनाद् श्रुवम्।

  इत्युक्ते परिभाषार्थे ब्राह्मसाहिधिरिष्यते॥

  पितृपात्रे सक्तन्मन्त्रं दिकावन्तं पितामहे।

  प्रिपतामहे त्रिकावन्तं एतद्ध्यं च भेद्कम्॥

  श्रध्यान्तं सप्तमं श्रेयमष्टममवनेजनम्।

  रुर्जोद्कं च नवमं दशमं दिन्निणोद्कम्॥

  एतद्दशोद्कं श्राद्धं क्र्यांयक्षेन मानवः॥"

  Śrāddhavidhi a MS. work in the

  Lalchand Library, Lahore, p. 9.

  Cp. also च तथा दशोद्कं भवति. KGS.

  63. 5. Adityadarsana. Between

# पितरो वै पुत्रं जायमानमन्वायनस्माकं श्राद्धं कुर्यादिति सोऽत्रवीत् कदाहं श्राद्धं करवाणीति तेऽब्रुवन् हंस्तिछायायां श्राद्धं दद्याद्यः कामयेत न

श्राद्धमुः प्राचीनप्रवर्गो देयं the text is hopelessly broken in T.

1 Hasta, a nakṣatra. Performing of śrāddha under the hasta nakṣatra.

मिन हस्तिन्छाया of:—

ऋच्ये पिन्ये यदा चन्द्रो हंसश्चापि करे वजेत्।
त्रयोदशी तु सा छाया विज्ञेया छंजरोद्भवा॥
पिन्ये यदा स्थितश्चेन्दुईंसश्चापि करे स्थितः।
तिथिवैंश्वयणी या च सा छाया छंजरस्य च॥
सेंहिकेयो यदा चन्द्रं प्रसते पर्वसन्धिषु।
हस्तिच्छाया तु सा ज्ञेया तस्यां श्राद्धं समाचरेत्॥
वनस्पतिगते सोमे या छाया पूर्वतोमुखी।
गजच्छाया तु सा ज्ञेया पितृ्णां दत्तमच्चयम्॥
Skandap. Nāgarakhaṇḍa 220, 4246. See also Skandap p. 6. 220, 45,
65 and 76. The above ślokas are
quoted in PGSP. p. 533.

श्रिप नः स्वकुले भूयाद्यो नो दद्यात्त्रयोदशीम् । पायसं मधुसर्पिभ्या प्राक्छाये कुंजरस्य च ॥ Manu. 3. 274. Last pāda = वर्षासु च मघासु च in Skandap. 6. 218. 17 and Brp. 220. 31.

ष्ट्रतेन भोजयेद्विप्रान् ष्ट्रतं भूमौ समुत्स्चजेत् । छायायां हस्तिनश्चैव द्याच्छ्राद्धं न शोचिति ॥ Vāyup. Vol. II. 18. 45; VMp. 3. 17. 44. So quoted in Caturvargacintāmaņī 5. 246, but the printed text of the Purāņa reads गया-यां हस्तिनश्चैव.

योगी मघात्रयोदश्योः कुंजरच्छायसंज्ञकः । भवेन्मघायां संस्थे च शशिन्यकें करः स्थितः ॥ हंसे हंसस्थिते या तु स्रमावास्या करान्विता। सा ज्ञेया कुंजरच्छाया इति बौधायनोऽन्नवीत्॥ सैंहिकेयो यदा सूर्य प्रसते पर्वसन्धिषु ।
गजच्छाया तु सा प्रोक्षा तस्यां श्राद्धं प्रकल्पयेत् ॥
Quoted from Brahmapurāņa in
Caturvargacintāmaņī 5. 246, but
are not found in the printed text.
वनस्पतिगते सोमे छाया तु प्राङ्मुखी भवेत् ।
गजच्छाया तु सा प्रोक्षा तस्यां श्राद्धं प्रकल्पयेत्॥
Quoted from Brahmapurāņa in
Caturvargacintamāņi, but is not
found in the printed text.

पदेन्दुः पितृदेवत्ये हंसश्चेव करे स्थितः ।
तिथिवैश्रवणी या च गजच्छायेति सा स्मृता ॥
Quoted from Skandap. in CVC. 5.
246, but is not found in it. This shows that either (a) scholars relied more on memory than on books, and their quotations when uncorroborated are untrustworthy (b) or the current editions of the Purāṇas are unreliable. For the practice of quoting from memory cp. M. Muller, Preface to the 1 Vol. of the 1st edition of RV. P. XXVI

श्रापि नः स्वकुते जायाचो नो द्यात्त्रयोद्शीम् । मघासु सिपःसंयुक्तं पायसं दिच्चणायने ॥ श्राजेन वापि लौहेन मघास्वेव यतत्रतः । हस्तिच्छायासु विधिवत् कर्णाव्यजनवीजितम् ॥ MBh. Anu. 89, 12-13.

व्यतीपातो गजच्छाया प्रहणुं चन्द्रसूर्ययोः । श्राद्धं प्रतिरुचिश्वैव श्राद्धकालाः प्रकीर्तिताः ॥

Yājāavalkyasmṛti 1, 218 सूर्ये हस्तस्थिते या तु मघायुक्का त्रयोदशी। पुनर्दद्यांदिति हस्ती वै भूत्वा स्वभीनुरम्रमादित्यं छाययाभ्यभवत् तं देव-पितरं आप्याययनेतंद्वे देवपितृणामायतनं यद्धस्तिछायां तसाद्धस्तिछायायां श्राद्धे दद्याद्यः कार्मयेताच्चयमंपिरिमितमनन्तं भूयः स्यादित्यचर्यंमेवां-पितृमानन्तं भूयो भवति यं एवं विद्वान् हस्तिछायायां श्राद्धं ददाति पितृणामचर्यंत्वाय ॥ २ ॥

द्वौ वै पंन्थानौ देवयांनश्च पितृयांनश्चाग्निहोत्रेण वै देवाः स्वर्गे लोकं-मायन् पितृयज्ञेन पितृलोकं तंस्मादुभौ यष्टव्यौ देवयांनश्च पितृयांनश्चोभां-स्यां वो एतेत्स्वर्गे लोकंमेत्याहुरन्यस्मिल्लोकं समिधी प्रत्यतिष्ठन्नन्नाद्यं च

तिथिवैश्रवणी या तु सा छाया कुंजरस्य च ॥ हंसे करस्थिते या तु श्रमावास्या करान्विता । सा ज्ञेया कुंजरच्छाया इति बौधायनी श्रुतिः॥ PGSP, p. 533

See also Gobhilaparisista Vol. I. 7.8:191.

श्राद्रीमघारोहिणीषु द्रव्यवाह्मणसङ्गभे । गजच्छाया व्यतीपाते विष्टिवैधृतिवासरे ॥

Matsyap, 17, 2

छायायां कुंजरस्यापि नदीकूलहुमे तथा। चाराडालादिप्रहीर्णे तु प्रेतकार्यं समाचरेत्॥ MVarāhap. 188. 22.

गहरेषु नितम्बेषु छायायां कुंजरस्य च । महीगतान्तरन्यस्तगजच्छायासु पार्थिव ॥

Visnudharmottarapurāna. 145. 19.

- 2\* दद्याचत्काम॰ Lp.
- 1 द्यामिति U.
- 2 मादित्यां छायया॰ U. Cf. तथा च कठ-ब्राह्मणम् "हस्ती वै भूत्वा स्वर्भानुरंशुभिरा-दिखं तमसा पिद्धाति" इति । Govindānanda, Śuddhikaumudī. Asiatic Society of Bengal ed. p. 279 (मल-मासनिषिद्धानि). Mark the great difference between this and the text.

Perhaps the quotation is from some upaśākhā of the Kāṭhakas.

- 3 ॰ श्रेतद्देव U.
- 4 ॰ छायया U.
- 5 श्राद्धान्द॰ U.
- 6 ॰ च्यमेवा॰ U. Cf. तदस्याच्च्यमपरिभितं भवति KS. 31. 15; 18. 8; MS. 1. 8. 6: 124. 5.
- 7 vidvāņ Caland, Obviously a misprint,
- 8 ॰मच्चयत्वाय U.
- 9 Cf. द्वे वाव स्ती इत्याहुर्देवानां चैव पितॄ्यां चे ति SB 12. 8. 1. 21; द्वे स्ती अध्यापं पितॄ्यामहं देवानामुत मत्यानाम् । Bru. 6. 2. 2. See ChU. 3. 4. 15. 5; Sankara on Vedānta S. III. 1. 17. For the relation of कमे and ज्ञान in Sankara's view see his comm. on TU. 1. 12.
- 10 ॰मेतं स्वर्गे U. Cf. देवता वा एतत्स्वर्गे लोकम् MS. 1. 4; 43. 12; KS. 32. 3; 21. 13 and 17.
- 11 समिध U. Lp.

ब्राह्मण्यि प्रांतर्स्ते स्योऽब्रुवन्नश्नौ क्वेंभीश्नौ करिष्यास्यश्नौ करवाणीति तेऽब्रु-वन् क्रुरुत क्रुरुष्यं कियतामिति ये कामयेत प्रजावान् स्यादिति तंस्य यद्गे क्रुरुतेति ब्र्यायं कामयेत पश्चमान् स्यादिति तंस्य यद्गे क्रुरुष्वेति ब्र्यायं कामयेत वंसीयान् स्यादिति तंस्य यद्गे कियतामिति ब्र्यादग्नीषोमीयं वा एतंद्रविर्यदग्नौ करणमग्नीषोमीयेनैवैतंद्वव्येनास्मिंद्वोके यंजमानो वंसीयान् सवति ॥ ३ ॥

मंनो वा एषं युङ्के यो यच्यमाणो युक्तेन हि मंनसा यज्ञस्तायते सं यज्ञो भंवत्यथ श्रद्धत्ते श्रद्धांनं वै पितरोऽन्वायन्ति दृद्धि श्रुत्वा यद्दृद्धि-

- 1 कुर्व · U. कुर्वा · Lp.
- 2 Cf. ĀáGS. IV. 7. 18-19. See अहम-म्री करिष्यामि होमं etc. Skadap 6. 224. 26; अमी करिष्य इति तैः कुरुष्वेति च चोदितः। Brp. 219. 62; Mārp. 28. 46; Vayup. Vol II. 13, 69; BrMp. 3. 11. 108; Yājñavalkya 1. 236, etc.
- 3 तेभ्योऽब्रु. U.
- 4 The scribe of U does not know whether it is यः or यं. He puts both jihvāmūlīya and इ on क्.
- 5 Accent mine. ०नास्मि Caland. Cf. अमृतमेवास्मिस्तद्.
- 6 So U. युङ्के Caland. यच्यमायो युक्तेन seems better. Cf. युक्तेन मनसा वयम्. KS. XV. 11. 217. 6; युक्तानः प्रथमं मनः KS. XV. 11. 217. 4; युक्तेन मनसा वयमिति मन एवैतदस्मै कर्मयो युङ्क्तेन स्ययुक्तेन मनसा किञ्चन सं प्रतिशकोति कर्तुम् SB. 6. 31. 12-14; 3. 5. 3. 11; 6. 3. 14; See also SB. 4. 6. 9, 31; मनसा यज्ञं तत्त्वा. KS. XXXII. 7: 26. 3 and 5; MS. I. 4. 10. 48: 14; युङ्क्तिन हि Lp.

- 7 तायति U. Lp.
- 8 वृद्धि Lp. For वृद्धिश्राद्ध see तृतीय-माभ्युदयिकं वृद्धिश्राद्धं तदुच्यते । उत्सवा-नन्दसंभारे यज्ञोद्वाहादिमङ्गले ॥ Mal. p. 17. 65. बृद्धौ समर्चयेद्विद्वान् नित्यं नान्दी-मुखान् पितृन् । वृद्धिश्रादेषु कर्तव्यास्ति-लस्थाने यवास्तथा ॥ VDUP. 142. 15. Besides the regular offerings which are prescribed for the fathers, there are others which are to be performed on special occasions, such as the birth of a son, a marriage, and the giving of the name to the child. In this case the offering or পাৰ, which bears its name of that which is connected with 'প্রা' (=faith) from the fact that the presents to the Brahmanas which accompany the offerings to the dead reveal the faith of the offered in the Brahmanas, is to be performed on the waxing half of the month and before midday: the number of

श्राद्धं कुर्वेन्ति तैनास्य तेंऽभीष्टाः प्रीतां भवन्तीन्द्रो वै प्रजाकामः पितृयज्ञेन्तायजत् तस्यासुरा यज्ञंमजिघांसँस्तान् विश्वेदेवी उपाघ्नन् यद्धेश्वदेवं पुरेस्तात् कुर्वेन्त्यसुराणामपहत्ये प्राचीनप्रवणे देयं प्राचीनप्रवणो वै वंज्रो वंज्रेणैवं यज्ञाद्रचांस्यपाहन्ति देचिणाप्राश्चोदगप्राश्च दभी भवन्ति देचिणान्येभिवी अस्य पितरः सम्रेपसरन्त्यंदगग्रेभिदेवास्तंस्माद् ब्राह्मणेभ्य आद्यचा दभीः प्रदीयन्ते पितृणामुर्पसरत्वायवेमस्य पितरः सम्रेपसरन्त्यन्तिहिता

Brahmaṇas is even, not as usually odd. The performers are from left to right not vice versa; barley replaces sesame; the milkmeal lumps are mixed with sour milk and roasted grains, and the Fathers are addressed as नान्तीस्व joyful in countenance' in place of with tearful countenance which is elsewhere not rarely used. These rank as Vṛddhiśrāddhas. Similar to these are Pūrtaśrāddhas at the dedication of wells, pools and so on. Cp. Keith, Rel. and Phil. 427.

- 1 ॰िजघांसां॰ U.
- 2 वैश्वदेवा Lp.
- 3 ॰मुपहर्खे Lp.
- 4 प्राचीनप्रवसो देवः Lp. दीयं U.
- 5 दिल्एगायाचोदगयाच. T.
- 6 द्वौ वाव लोकावित्याहुर्देवलोकश्चेव पितृ-लोकश्चत्युत्तरान्या भवति दिल्ल्गान्योत्तरो वै दैवलोको दिल्ल्गाः पितृलोक उत्तरयैव देवलोकमवरुन्द्वे दिल्ल्ग्या पितृलोकम् । \$B. 12, 7. 3, 7. 3, 1, 1, 2, 1, 2, 3, 17, A\$S, 9, 11, 9, दिल्ल्गाप्तवणे देशे दिल्ल्गाभिमुखस्य च । दिल्ल्गाप्तवणे देशे एषोऽन्यत्र विधिः स्मृतः ॥ Karmapradipa 1, 4, 66, See HKGS, p. 73;

- GGS. 4. 2. 24; ApGS. 1. 1. 14. Vayup. Vol. II. 14. 34.
- 7 For दर्भ see Eggling, SBE, XII 84. Zimmer, Altind. Leben p. 70. बहि: is the same what later on came to be termed as क्रश or दर्भ. At the most no difference in Gobbila Gs 1, 5, 16 विशाखानि प्रतिलुनाः क्रशा बहिं:, but 1, 8.27 shows that a handful of बहि is named कशा. With all the three we find the verb 人玩 बहिरास्तीर्थ AsGS. 4. 2. 15; दर्भमुष्टिं स्तृ-गोति GobhGS, 4, 2, 20: दर्भानास्तीर्य GobhGS. 1, 6, 13; 7 1; दर्भान् संस्तीर्थ ApGS. 1. 16: स्तरणशेषकुशेषु ParGS. 2. 17. 13; कुशानास्तीर्थ ParGS, 3, 5.2; AsGS, 2, 8, 15, GobhGS, 4, 2, 24, etc. Cp. Geldner, Ved. Stud. I. p. 153. ষাৰ্ব=turned (=brought hither). Cf. त्रावर्ततीरधनु द्विधारा (RV. 10. 30, 10) इलावतास (अवतास Aufrecht wrong) एकधनासु. AB. 2. 20. 3; KB. 12. 1. The comm. to AB. glosses त्रावृतासु एकधनासु by यदा जलसमीपादावर्तन्ते. Cf. Oertel, Synt. of Cases etc, I. p. 236.
- 8 ॰ मुपास॰ U. Lp. T.
- 9 Hall U. Lp. T. Last four lines

द्यमुष्मादादित्यांतिपत्तरोऽथो अन्तिहिता हिं देवेभ्यश्च मनुष्येभ्यश्च पित्तर उपमूलं बर्हिंदिते तेन पितृणां यदतेमूलं तेन देवानानुभये हीज्यन्ते उन्ते-हिंता हिं वीचयाँ मंनुष्य्रस्यैवीमव हिं तेऽन्तिहितां भवन्तिं ॥ ४ ॥

#### ॥ इति श्राद्धवाह्यग्म्॥

are broken in T. अन्तर्हितो हि पित-लोको मनुष्यलोकात्। TB. 1. 6. 8. 57. 1 ददाति U. Lp. काठके च उपमूललूनं बहिरिति KŚS. Comm. 8, 20: 511. 9: समूलं बहिंदीति उपमूललनं वा AŚS 8. 13, 11, 12; उपमूलं बर्हिदाति KS, XXXVI, 12: 78; 19; cf. TB, 1. 6, 8, 58; KauS, 1. 22; SB, 2, 4, 2. 17; त्र्रथोपमूले दितानि सकृदाच्छित्रानि भवन्ति श्राप्रमिव वै देवानां मध्यमिव मनुष्याणां मूलिमव पितृणां तस्मादुपमूले दितानि भवन्ति ŚB. Kanva 1. 3. 3. 14; 1. 6. 1. 11. उपमूलं सकृदाच्छिचानि etc. KŚS. 4. 1. 11: 291. उपमूले तथा लूना (नीला: which is perhaps wrong) Vāyup. Vol. II. 13. 39. उपमूलादधो लूनैः etc. VDUP. 92. 25. दिच्चाप्रांस्ततो दर्भाल्लूनाँश्वैवोपमूलतः VDUP. 140, 27. 5, KP, Comm. 1.

- 2. 33; PGP. p. 449. GGS. 4. 2. 20; AsGS. 2. 5. 2. JGS. 2. 1: 25. अन्तर्हितो हि पितृकोको मनुष्यकोकात् । यरपरुषि दिनं तद्देवानाम् । यदन्तरा तन्मनुष्याम् । यरसमूलं तत् पितृगाम् । समूलं बर्हिर्भवित व्यावृत्त्यै। TB. 1. 44. 7.
- 2 हेज्यन्ते. U. Lp. स्वारत is marked in U. दिच्याते निरुप्यं दिच्या हि पितृया- मुभयतो निरुप्यमुभये हिज्यन्ते KS. 36. 11, 78. 6, and 9; उभये हि देवाश्व पित्रश्चेज्यन्ते Asss. 8. 13. 5; TB. 1. 6. 8. 5; 1. 6. 9. 1.
- 3 वीच्यया U. Lp.
- 4 मानुष्यस्यैव. U. मानुष्यं T. मनुष्यस्यै॰ Lp. Here also स्वरित is marked in U.
- 5 ॰न्तर्हिता हि Lp.
- 6 अन्तर्हिता ह्यसुष्मा.....हीज्यन्ते KS. 36, 12: 78. 17-19.

### अशीतिभद्रम्\*॥९॥

भंद्री नो अप्तिः सहिवो विभावसभेद्री ईन्द्रः पुरुहूतेः पुरुष्द्रतेः ।

मद्रेः स्र्य उरुचेचा उरुव्यंचा भद्रेश्वन्द्रमाः सिमर्थेषु जागृविः ॥

मद्रेः प्रजा अजनयन्नः प्रजापितभेद्रः सोमेः पवमानो वृषा हिरः ।

मद्रेस्तिच्यः विदेधद्रूपाण्यद्श्रतो भद्री धातां विरवस्यत प्रजाः ॥

मद्रेस्ताच्यः सुप्रजास्त्वार्य नो महानिरिष्टनेमिः पृतना युधां जयन् ।

मद्रो वार्युर्मातिरिश्वा निर्युत्पतिर्वेनो गयस्प्रीन उर्शन् सदास्त नः ॥

मद्रो मित्रो वरुणो रुद्रं इद् वृधां भद्रोऽहिर्बुध्न्यो श्रुवनस्य रिच्नते ।

मद्रो नो वास्तोध्पतिरस्त्वमीवहां भद्रः चित्रस्य पतिविचेषिणः ॥

मद्रो विश्वविश्वकर्मा वृहस्पतिभेद्रो द्विष्तैत्रनो ब्रह्मणस्पतिः ।

भद्री विश्वविश्वकर्मा वृहस्पतिभेद्रो द्विष्तैत्रनो ब्रह्मणस्पतिः ।

भद्री स्रुपणी अरुणी सर्त्रस्य भद्रो नो वित्रो अभिवात भेषजी ॥।।

\* (1) See Caland, Versl. en. Meded etc. p. 496-98 where it is accented. (2) U. p. 10-14. (3) H. 5-6. 8 (4) Lp. 9-10 U. H. and Lp. do not mark accent. 10 Cf. KS. 39, 15: 133, 14.

- 1 भद्रा U.
- 2 पुरो॰ U. उपध्मानीय before प in H.
- 3 समितिषु U.
- 4 उपध्मानीय before प in U.
- 5 See 4.
- 6 So Caland, भद्र नो U. भद्रो नो H.

and Lp.

- 7 ताद्यी U.
- 8 ॰ जस्त्वाय U. Lp.
  - 9 See 4.
  - 10 वास्तुष्पति U. Lp.
  - 11 भद्रा चत्रस्य U.
  - 12 ॰तिविच॰ H. Lp.
  - 13 षस्ताप॰ U.
  - 14 ॰ गोत्मरुत्सला U. ॰ सलां Lp.
  - 15 भद्रा U.
  - 16 भेषजे. U.

भद्रौ द्धिको वृषभः किनकद्द् भद्रः पर्जन्यो बहुधा विराजति । भद्रः सरस्वाँ उत् नः सरस्वती भद्रविशी भद्र ईन्द्रः पुरूरवः ॥ भद्री नः पूर्वा सविता यमी भंगो भद्रोऽज एकपादर्यमा मनुः। भद्रो विष्णुरुरुगायो वृषा हरिभेद्रो विवस्वाँ अभिवात नर्स्तमेना ॥ भद्री गायत्री कर्क्नबृष्णिहा विरोद्द भद्रीनुष्ट्रब बृहती पङ्क्रिरस्त नः ॥ भद्रो नस्त्रिष्ट्रेव जंगती प्ररुप्रिया भद्रोतिच्छन्दा बहुधा विश्ववरीं।। मद्रा नो राकानुमतिः कुर्हुः सुर्हुद् भद्रा सिनीवाल्यदितिर्मही ध्रुवा । भद्रों नो द्यौरन्तरिनं "मयस्करं" भद्रौं ऽशो देनस्तनयाय नस्तर्जे "।। भद्रौ नः प्राणीः समनाः "स्वीगमद् भद्रौ अपानीः सतनोः "सहित्मना। भद्रं चेद्धभद्रीमिँच्छ्रोत्रमस्त नो भद्रं न त्र्यायुः शरदो त्रसच्छतीमें ॥२॥ भद्रेन्द्राग्नी नो भवतामतार्थधा भद्रो नो मित्रविरुणा धत्रवता । भद्राश्विना नो भवतां नेवेदसा भद्रां द्यावाप्रथिवी विश्वशम्भवा ॥ भद्रौ न ईन्द्रावरुणा रिषोदसा भद्रौ न ईन्द्रा भवतां व बृहस्पेती । भद्रेन्द्राविष्ण सेवनेषु "या बुधा भद्रेन्द्रासीमा युधि दस्यहेन्तमा ॥ भद्रांग्राविष्गा विद्थस्य प्रसाधना भद्रां नोऽग्रीन्द्रा द्यमा दिवंस्पती । भद्रा नो अग्रीवरुणा प्रचेतसा भद्राप्रीषोमा भवतां नेवेदसा ।। भद्री स्वर्याचन्द्रमंसा कविकते भद्री सीमा भवता पूर्वणा नः।

1 ॰ भा ए.

2 So U. H. भद्रो वशी Caland. and Lp. U. and H. seem correct.

3 भद्रा इन्द्रा U.

- 4 So Caland and Lp. नात्मना U. and H.
- 5 So all the Mss.
- 6 3 Lp.
- 7 ॰ ज्ञमयस्करद् U.
- 8 ॰ द्रंशो U.
- 9 ०त्तस्तुन० Lp.
- 10 नस्तुजी U.
- 11 ॰ मनः U.

- 12 सवा॰ Lp.
- 13 ॰तनुः U.
- 14 No accent on इत् ॰च्छताम् H. असरकृतम् Lp.
- 15 ॰तानुवे॰ U.
- 16 So all the Mss. সাহা Caland, Apparently a misprint.
- 17 भवतम् U.
- 18 ०स्पति H.
- 19 ०नेष्वया · Lp.
- 20 ॰वनानुवे॰ U.
- 21 So Caland, U and Lp. भद्रस्सूर्य-श्रन्द्रमसा कविकतुर् H.

मद्रेन्द्रवायूं थृतनासु सासहीं भद्री स्योगी श्रिजिता धनक्कयो।।
मद्रो नः सन्तु वसवो वसुप्रदो मद्रो रहा वृत्रहेणा पुरन्दरी।
मद्रो ना सन्तु वसवो वसुप्रदो मद्रो राजानो मरुतो विरिष्शनः।।३।।
मद्रो न र्फ्तमाः सहिवाः शतिश्रियो विश्वदेवो मनवंश्चिषणीधृतः ।
मद्रोः साध्या श्रिभिन्न स्रच्चसो मद्रो नः सन्त्वभवो रत्नधातमीः।।
मद्रोः सर्वे वाजिनो वोजसातयो मद्रो ऋषयः पितरो गमस्तयः।
मद्रो श्रीवाऽङ्गिरसः सुद्रोनवो भद्रो गन्धवी अर्थेस्रसः सुद्रे ससः।।
मद्रो श्रीपः शुच्यो विश्वसृत्तमा मद्रोः शिवा यचमन्तुदो न श्रीवधीः।
मद्रो गावः सुरभयो वयोव्धो मद्रो शिवा यचमन्तुदो न श्रीवधीः।
मद्रो गावः सुरभयो वयोव्धो मद्रो श्रीवा यचमन्तुदो पंज्षि नः ।
मद्रो निच्नाणि स्रवानि सद्रा मवन्तु नो मद्रो श्रीवा श्रीवति पंज्षि नः ।
मद्रो निच्नाणि शिवानि विश्वा मद्रो श्रीवा श्रीवताः सन्तु नो हिद्रे।।
संवत्सरो नै ऋतेवो मयोध्रेवो येवाँ श्रीयवाः \*स्वैसराण्युतं चर्पाः।

- 1 ॰न्द्रवायु U. न्द्रावायू Lp.
  - This does not occur in KS.
- 2 सासिंह U. ॰नास्वसासही Lp. ॰नासु सासिंहर् H.
- 3 भद्रस्य No accent on सू. H.
- 4 वसुप्रजा U, H and Lp.
- 5 स्वनी · H.
- 6 सुहवा. विसर्जनीय is wanting in U.
- 7 मनवाश्व U. मनवश्वार्ष o Lp.
- 8 चर्षिणधृतः Caland. चर्षिणधृतः does not occur in KS.
- 9 भद्रा साध्या Caland.
- 10 सन्त्यृभवो U.
- 11 ॰ धातमा U. ॰ धातमः H.
- 12 गन्धर्वाप्सरसः Lp. In U. अ is given below the Line..
- 13 Accent on यु Caland, So Lp. भद्रा शिवा Caland,
- 14 यद्मंतुदः Caland, यद्मन्नोदो U. यद्मातुदो H.

- 15 यद योष उराती H. भद्रायुषा श्रोषती U.
- 16 No accent on उशती in any Ms. Cf. देवपलय Agnyādheyabr. p. 14.
- 17 श्रथर्वानो U.
- 18 एः म.
- 19 ए U. Cf. बहिं। एंदियाति PVB. XVII. 12. 2; Oertel, Disjunct use of cases p. 311.

For the change of dental n to lingual n after the r of a preceding word cf. RV. 3.36.7. समुद्रे या (समुद्रेग is wrong) Bloomfield, JAOS. 27, p. 77, and see the references quoted by Oldenberg, Rgveda Noten, to this passage; JB. 1.208.6 पुनर्द्रग्यात; KS. 28.8: 163.1, where Caland and Schroeder emend the Ms. reading गिर्वीय and अगिर्वीय to निर्वीय and अगिर्वीय, probably because KS.

### म्रहृती काष्ठाः प्रदिशो दिशश्च सदा भद्राः सन्तु द्विपदे चेतुष्पदे ॥

elsewhere (10. 7: 133. 17: 12. 3; 164. 21; 24. 6: 95. 16; 29. 2: 170. 2) reads निवीचे without any variant: MS. 1. 8. 7: 125. 1. where अप्रि-होत्रेण of Schroeder is emended by Caland (WZKM. 23. p. 53) to अप्रिहोत्रे ण=KS. 6. 6: 64. 15. See also MS. 1. 6. 10: 102. 8. PW. Nächtrage 5 p. 244. col. 3 assumes an ampah by the side of amnah, which is unnecessary. Cf. also MS. 1. 10. 10: 150. 12; KS. 8-8: 92. 11. See Wackernagel, Altind. Gr. I. p. 191. Oertel, Synt of Cases etc. I. p. 311.

- 20\* So Caland and U. युवा 知युवा H. Lp.
- (a) Cf. TS. 4. 4. 7. 2. यावा अयावा एवा ऊमा सन्नः सगरः सुमेनः (यावाद्याः पर्शब्दा वसन्तायृतुवाचिनः सुमेनशब्दः संवत्सरवाची Comm.) KS. 12. 5; MS. 2 8. 13. 18 both agree in inverting एवाः and ऊमाः. KS. has यवाः आयवाः, MS. यवा अयवाः both have अब्द For the mysterious सब्द. It is found in SB. 1. 7. 2. 26. as शब्दम् in the Kāṇva recension and as सब्दम् in the माध्यन्दिनः, SB. has सगरा for a feminine as 'night' see Eggling SBE. XII. 199. Keith. The Veda of Black Yajus School p. 347.
- (b) TS, IV, 3, 9, 9, यावानां भागोस्या-यावानामाधिपत्यम्, KS, MS, and VS.

- agree in अयन and यन and the two halves of the month, the dark and the light half are said to be meant by महीचर, but according to TS. V. 3. 4. the months are the यानाः the half months the अयानाः. Cf. Ved. Index II. 162. 187; Keith, Veda of Black Yajus, p. 333.
- (c) TS. IV. 3. 10. 17. यावानाश्चायावा-नाश्चाधिपत्यमासीत्. All the other texts have यवा: and श्रयवा:. As usual the Comm. here explains as 'months' and 'half months' which is the view of TS, as opposed to the distinction of the light and dark halves of the month. Cp. Keith, Veda of Black Yajus. p. 333.
- (d) The यावाः are the months, the अथावाः are the half months. The same account of the यावाः and अथावाः is taken in KS. XX. 12, XXI. 2. In VS. and SB. VIII. 4. 2. 11. the sense is that of the two halves of the month, See Vedic Index II. 162; Keith. 422. See also य एव देवानामासीत् सोऽथवा नहिं तमसुरा अथुवत थोऽसुराणां स यवा युवत हिं तं देवाः SB, V. 5. 26. See Sāyaṇa upon it.
- 21\* = day. Cf. Geldner, Ved. Stud III. 110.
  - 1 काष्ट्रा U. H.
  - 2 भद्रा U, भद्रस्. H.

मद्रं पश्येम प्रं चरेम भद्रं भद्रं वदेम शृशुयाम मद्रम् । तन्नो मित्रो वरुणो मामहन्तामीदितिः सिन्धुः पृथिवी उतं द्यौः' ॥ ४॥

॥ इत्यशीतिभद्रम् ॥

<sup>1</sup> This expression occurs 21 times in RV, Cf. MS. 4, 12, 4; 187, 6-8, AB, 1, 21, 19; TB, 2, 8, 7, 2, TA.

## मेखलाबाह्मणम् ॥ १०॥

इयं दुरुक्तात् परिवाधमानं इति दुरुक्तां वर्जियत्वा परिवाधन्ते । वर्णं पितृत्रं पुनतीं नं त्रागादित्यपो वे वर्णमेव पितृत्रमलं करोति । प्राणापानाभ्यां बलमाभजन्तीति प्राणो वेपानाभ्यां बलं द्धाति । सुखा देवी सुभगा मेखलेयमित्याशिषमेवाशास्ते । सौभाग्यं वे सुखा देवी द्धाति । सहस्रमावि प्रतिरन्ते त्रायुः ॥

#### ॥ इति मेखलाब्राह्मणम् ॥

\* For मेखला of, BGS. II. 5. 13;
ApGS, IV. 10, 11; JGS. 1. 12: 12;
HKGS. 14. 4; KGS. 4. 1. 11; KS.
22. 4: 78.
इयं दुरुकात् ( PG. दुरुकं ) परिवाधमाना
\$G. 2. 3. 1; SMB 1, 6. 27; GG. 2.
10. 37; PG. 2. 2, 8; ApMB. 2, 2. 9;
ApG. 4. 10. 11; MG. 1. 22. 10;
वर्ष पवित्रं ( MG. पुराणं ) पुनती म
( \$G. न ) आगात् \$G. 2. 2. 1; SMB.
1. 6. 27; PG. 2. 2. 8; MG. 1. 22. 10.

1 So GP, and Caland, परिवाधमानेति ?

- 2 GP. दुरिका
- 3 GP. पुत्रं
- 4 GP, पुनत
- 5 GP, म
- 6 GP. श्रापो
- 7 GP. अहं करोति
- 8 So GP. Caland reads प्राणे वैपा-नाभ्याम्. May be प्राणापानाभ्यां वै.
- 9 GP. मे
- 10 सहस्रसावे ?
- 11 GP, प्रतरन्त

## अथ मलिम्छुचब्राह्मण्य ॥ ११॥

श्रों साध्यों वै नाम ऋषयः प्रजापितमपृच्छन् किंवायमिशः सम्भविति किंमिष्ट्वा किं यजेत केन प्रीणाित तान् प्रजापितिश्रवीद्यच्छडुतून् यजेत द्वादश पौर्णमासीरिष्ट्वा दिच्चणािशः प्रीणाित तेन खर्ग लोकं गमयित यद् द्वादश ऋतून् यजते चतुर्विशति पौर्णमासीरिष्ट्वाहवनीयं प्रीणाित तेनामृतत्वं गच्छिति यत्पुरोडाशार्थं यजते द्वात्रिंशत् पौर्णमासीरिष्ट्वा गार्हिस्पत्यः प्रीणाित तेन त्रयोदशमासः संपद्यते तेन पितरः प्रीणाित । तस्मात् त्रयोदशमासः संवत्सरः संवत्सरत्याप्त्ये त्रिष्वयनं नेत्रं भवित त्रय इमे लोकाः इष्टेषु लोकेष्ट्रध्नुवन्ति ।।

### ॥ इति मलिम्लुचब्राह्मण्मैं॥

- 1 So Lp. U. reads सङ्या
- 2 U. ॰ समपृ ॰
- 3 U. यच्छदत्त्. Mark the Sandhi of त with \( \) on the analogy of स्.
- 4 दिल्णाभि seems correct.
- 5 U. ॰डाशार्थन् यजते
- 6 So Ms. apparently on the analogy of बार्हस्पत्यः. गार्हपत्यं ?

- 7 पितृन् ?
- 8 एष्वेव or त्रिष्वेव
- 9 Ms. ऋध्न्यन्ति
- 10 Cf. चतुर्वर्गचिन्तामिशा (p. 222) on मिलिम्लुच॰
- मित्रम्लुच=moving about in the dark,
  - a kind of demon. (म्लुच्= मुच=setting of the sun).

## अथ पिगडपितृब्राह्मणम् ॥ १२॥

त्रां देवाश्रेव पितरश्रासुरैस्संयत्ता त्रासंस्ते देवाश्र पितरश्र वृत्रमझनसुरानजयन् पूर्णमासैर्झनमावास्यायामागच्छन् पूर्वेद्यः पितरो देवाः पितृन्
वै यज्ञोऽगच्छत्तं देवाः पुनरयाचन्त तमेभ्यो न पुनर्ददुस्तेऽब्रुवन् वार्षं वृणीमहाँ त्रस्मभ्यमेव पूर्वेद्यः क्रियाता त्रश्र पुनर्दास्याम इति तस्मात् पूर्वेद्यः
पितृभ्यः क्रियते द्वे देवेभ्यो वार्षं वृत्तेरह्षपान्ते देवा यज्ञं पुनर्वत्यांलभन्त
यज्ञस्यैवेषा पुनर्वति र्वज्ञस्यालम्भोऽशो पुनर्वतो ऽस्य यज्ञो भवति पितृभ्यः
पूर्वेद्यः क्रियते देवाः पितरो मनुष्या ऊर्ज व्यभजन्त यां वैतदेवां ऊर्जं
व्यभजन्त तयार्घमाससुद्गन् यं पितरो व्यभजन्त तयार्घमाससुद्गन् यां
मध्या व्यभजन्त तयाहरुद्गन् यान्तया रात्री सी मासिकी वैतदेवी ऊर्जमुप-

1 Cf. U. Pp. 126-130.

2 इन्द्रो वृत्रं हत्वा । श्रसुरान् परामान्य । सो ऽमावास्यां प्रत्यागच्छत् । ते पितरः पूर्वेयु रागच्छन् । पितृन् यज्ञोऽगच्छत् । तं देवाः पुनरयाचन्त । तमेभ्यो न पुनरददुः । ते ऽज्ञवन् वरं वृणामहै । श्रथ वः पुनर्दा-स्थामः । श्रस्मभ्यमेव पूर्वेयुः कियत इति । ॥१॥ तमेभ्यः पुनरददुः । तस्मात् पितृभ्यः पूर्वेयुः कियते । This is quoted in BauŚS. 2, 7 with the variant कियाता इति । 3 वार्य द्यामहै KathaKap, XLV. 2

4 So U. कियते ऽथ देवेभ्यो seems correct. Cf. Katha Kap. VII. 6: 77. 14.

5 So U, वार्य वृतह्वषन् ?

6 So U. पुनर्तृत्या ?

7 So U. पुनर्शतः !

8 So U. पुनर्ततो ?

9 So U.

10 So U. यां ?

11 So U. यान्त्या रात्री or या अन्तया

12 So U.

जीवन्ति मासिकीं पितरस्सायं प्रातस्तनों मनुष्या य एवमेतेभ्यः सर्वेभ्यः सर्वे हेनँमिमे विदुर्देवाः पितरो मनुष्या यदि वन्धुँ नानुविदीतं स्वधा पितृभ्यः पृथिवीषद्भय इति प्रथमपिएडं निद्ध्यात् स्वधा पितृभ्योऽन्तरित्तसद्भ्य इति द्वितीयं स्वधा पितृभ्यो दिविषद्भय इति तृतीयं य एवास्येषु लोकेषु पितरस्तेऽस्थाभीष्टाः प्रीता भवन्त्यप्यनाहिताग्निनौं कार्यमिदं चिन्मे कृतमस्तु पितरश्चेन्माँ विदिन्निति पक्तव्या २ न पक्तव्या २ मिति मीमांसन्ते पक्तव्य-मेव पचन्तं हि पितरो विदुर्यजमानं देवा यस्य पितृमिन्द्रयं प्रमीयते सो ऽस्मिल्लोके पापीयान् भवत्यथ पिता सोमं पिवति यस्य वै स प्रमीयते तस्य पित्रयमिन्द्रयं प्रमीयते सोमं तस्य पितृमन्तिमिन्द्रयं गच्छत्यिन् कव्यवाहनं यमस्सोमायं पितृमते स्वधा नमोऽग्रये कव्यवाहनाय स्वधा नमें इति द्विर्जु-होति तत् पश्च संपद्यते पश्च वीट् तयो देवाः पितरस्तेऽस्थाभीष्टाः प्रीता भवन्ति मेच्चणं षष्टमादधात्यस्ति हि षष्ट ऋतु एतसो न दधाति न जुहोत्यना-लम्ब इव हिम ऋतूनां न हिमस्वतुरिवैं।। १।।

एतत्ते तत ये चत्वान्वेतत्ते पितामहा ये च त्वान्वेतत्ते प्रपितामहा ये च त्वीन्विति त्रिनिंदधाति द्वयो परयोनीम गृह्णाति याभ्यां ह्वर्तत्त्रयोः

- 1 So U. सायं प्रातस्तनीं ?
- 2 So U. करोति may be supplied.
- 3 So U. हैनिमेमें ?
- 4 So U. यदि बन्धु नाम व विदितं ? May be बन्धुं नानुविन्दीत. Cf. यदि बन्धुनाम न विदितम् MŚS. 1. 1. 2. 22; यदि बन्धुनामानि न विद्यात् GGS. 4. 3. 10; अथ यदि नामधेयानि न विन्द्यात् HKGS. 1. 4.
- 5 Cf. MŚS. 1. 1. 2. 22; GGS. 4. 3. 10;
   HKGS. 1. 4; KauS 89. 8; JGS. 2.
   2. 27.
- 6 Cf. श्रप्यनाहितामिना कायः MSS; 1, 1, 2, 42; तथा च श्रुत्यन्तरम् "श्रप्यनाहितामिना कार्यः SSS, 4, 5, 13,
- 7 Cf. पितरश्चिन्मा वेदिश्चिति Kaus S. 89.17.

- 8 So U.
- 9 So U. पित्र्यमिन्द्रियं ?
- 10 So U. श्रमिं or श्रमिः कन्यवाहनः, यमः Cf. यमायाङ्गिरस्वते etc. \$\$\$. 4. 5. 1.
- 11 Cf. VS. 2, 29; ŚB. 24. 2, 13; ŚŚS. 4, 4, 1;
- 12 So U. पश्च वा ऋतवो देवाः ?
- 13 So U. ऋतुरेतस्मै ?
- 14 So. U. अनालम्भ ?
- 15 So U. हिम ऋतुरिव ?
- 16 Of, KS. 9. 6; TS. 1. 8. 5. 1; TB. 1. 6. 9. 7; lengthening (in पितामहा) is in vocative.
- 17 So U. द्रयोः ?
- 18 So U. ह्येतत्तयोः ?

परशब्दस्तत् पश्च संपद्यते पश्च वा ऋतवा ऋतवो देवाः पितरस्तेऽस्याभीष्टाः प्रीता भवन्ति ये च त्वान्विति तान् हि ते सदेवान् पितृन् मनुष्याः पितर-स्तान् हि तेऽनुसंक्रमन्ति त एतेभ्यो लोकं छुर्वन्ति यद्वदन्ति यथा वेदिं कराण्वद्येवं तद्याचन्प्रसृजिति यथा विहेराहरत्येवं तद्यत् सिर्पः प्रत्यवसा-येद्वासितं यथा हिवरिभवार्योद्वासयत्येवमेव तत् प्राश्यां ३ न प्राश्या ३ हित मीमांसन्ते यत् प्राश्नीयात् प्राकारुकः स्थाद्यत्र प्राश्नीयाद्हिवदिजिन्ने-दुभयमेव करोति योऽलमन्नाद्याय सन्ननं नाद्यात् स प्राश्नीयात् कृष्मा भार्यागावे पितर एनसुपावयन्ति नमस्कारादुपावर्तते यथा वीवधा यस्यैव भार्यस्यैवशास्येत्यथं नमस्कुर्यान्न वै पितरः प्राणसुपावयन्ति पर्यावर्तेत पितृन् वा एतस्य मनो गच्छिति मनो न्वाहवामह इति तदेव पुनराह्वयते ।।

#### ॥ इति पिएडपितृत्राह्मणं \* समाप्तम् ॥

- 1 So U. Read करखेवं तत्, यावनूपस्जिति यथा बहिराहरखेवं तत्.
- 2 So U. प्रखबसायोद्वासयति ?
- 3 Cf. KS. 29. 2. Katha Kap. has प्राश्यो न प्राश्य Cf. XLV. 3. U ०दहविद्जिघ्नेत् may be emended to श्रवजिघ्नेत्.
- 4 So U. भावे ?
- 5 So U. भार्यस्यैवमस्येत्यथ ?
- 6 Cf. KS. 9. 6; MS. 1. 10. 3: 143. 15; AB. 3. 11. 20; SB. 2. 6. 1. 39; ASS

- 2. 7. 8; ŚŚS. 3. 17. 3. 4; VaitŚS. 20. 9; KŚ. 5. 9. 22; ApŚS. 1. 10. 5; KauS 89.
- \* For पिएडपितृयज्ञ cf. ApśS. 1. 7-10; KŚS. IV. 1; AŚS. II. 6, 7; ŚŚS. IV. 3-5; Donner, पिएडपितृयज्ञ (Berlin 1870); Caland, Todtenverehrung, pp. 3ff, Todtengebräuche, pp. 172-173; Keith, Rel, and Phil. of the Veda. Vol. II. pp. 429-430.

### अनप्राशबाह्यणम् ॥ १३॥

श्रथान्तराशनबाह्यण्म्ं ॥ श्रन्नपतेरन्नस्य देहीत्यन्नपतिरन्नं द्दात्यन्नमेव पश्रुषु प्रजनयत्येन्नमेवास्य श्रुष्मिनं इत्यक्नेशोन ह्यन्नमेव रुन्द्धे प्राणानाद्धाति भेनुर्दधाति प्र प्र दातारं तारिष्यदित्यनं वे प्रजापतिराददादन्नमिच्छत्यनं जुह्वान्नमाद्यते ऊर्जं नो देहि द्विपदे चतुष्पदेत्यंन्नमेव प्रजया पश्रुषु प्रति-तिष्ठत्यन्नेन ह्यात्मावसुजत्यन्नेन सर्वं प्रतितिष्ठत्यन्नं वे देवयोनिर्भवत्यन्नं वे प्राणानुपसृजति तस्मादन्नममृतं वदन्ति य एवं वेद ॥

#### ॥ इत्यन्नप्राशनब्राह्मण्म्॥

- \* So Ms. आरानजाः? For this ceremony cf. AGS. 1. 16; ŚGS. 1. 27; PGS. 1. 19. 2; MGS. 1. 20; BGS. II. 3; BhGS. 1. 27.
- 1 This seems to be a brāhmaṇa of KS.

  XVI, 10; 231. 19-20 which reads—
  अन्नपते श्रेनस्य नो देहानमीवस्य शुष्टिमेगाः।

  प्रश्नदातारं तारिष कर्ज नो धेहि द्विपदे चतुष्पदे॥

  Cf. MS. 2. 10. 1; 131. 5-6 (with तारिषा=तारिषः); MSS. 1. 6. 1. 52;

  MG. 1, 20. 2; VS. 11. 83; TS. 4, 22, 3. 1; SB. 6. 6. 4. 7. TB. 3. 11. 4. 1
- however elides স্ব of স্থন্ন
- 2 MS, प्रजानुपसत्पत्य ॰
- 3 So Ms. Kāśmīrian MSS. very often have न in place of स्
- 4 So MS. धनूर्दधाति ?
- 5 So MS, तारिष इत्यन्नं ? No other text gives तारिष्यत् or तारिषत्
- 6 MS. तिराददाद्वज्ञमिष्ठ्ववत्यज्ञं
- 7 So MS.
- 8 So MS. धेहि ?
- 9 चतुष्पदेखनं = चतुष्पदे इसनं. An instance of irregular sandhi.

## चूडाकरणब्राह्मणम् ॥ १४॥

त्रथ च्डाकरणत्राह्मणम् । त्रायमगात् सिवता द्धुरेणेति सिवता द्धुरेणायुष्मन्तं प्रजावन्तं गोमन्तं करोत्युष्णेन वार्योदंकेनेत्युष्णा त्रापः केशान् केदयित केशानेव कृपवन्त्यादित्या रुद्रवसव इति सूर्यवर्चसमेव ब्रह्मचारिणं देवसुपयान्त्यायुष्मान्तेन्तरिचं ब्रह्मवर्चसन्ददाति सोमस्य राज्ञो वपत इति सोमस्याध्यायतेऽमृतत्वं करोति राज्ञे वाप्यावपति राजा ते च्छिनं करोति दिच्यो केशान्ते त्रोषधयस्त्रायन्तां पूर्वे केशान्ते सावता सोमो वरुणस्त्रायन्तां पश्चिमे केशान्ते चृहस्पतीन्द्राग्नी त्रायतां सुचरे केशान्ते पृषाग्नी प्रजापतिः सूर्यस्त्रायन्तामिति प्रदिच्यां प्रतिदिशं प्रतिमन्त्रेण केशान् वपन्ति सुधि शिरस्यायुर्मा ते केशान्तुगाँतेजः सुहत् परिग्राह्मोति वप्तत्र्या केशान् फलेन सहार्पयति पश्चषु प्रतितिष्ठत्यायुष्मन्तं करोति य एवं वेद ।।

#### ॥ इति चूडाकरणब्राह्मण्म् ॥

- \* For this ceremony cf. GGS. II. 9; AGS. 1, 17; ŚGS. 1, 28; PGS. II. 1; APGS. XVI; BGS. II. 4; BhGS. 1. 28; HGS. II 6; MGS. 1. 21. The AV. (VI. 21, 136, 137) has spells to make hair grow.
- श्रायमगात् सिवता चुरेगोष्गेन वाय उदकेनेहि।
   श्रादित्या रुद्रा वसव उन्दन्तु सचेतसः सोमस्य राज्ञो वपत प्रचेतसः॥
   AV. VI. 68, 1. Cf. KauS. 53. 7;
   SMB, 1. 6, 1; GG, 2, 9, 10; KhG.

- 2, 3, 20,
- 2 So Ms. वाय उदकेन ? But of. वायोदकेन in the Vidhi, Mark irregular sandhi.
- 3 Ms. आप
- 4 Ms. कशान्
- 5 So Ms. रदावसव ?
- 6 So Ms. राज्ञा ?
- 7 Ms. केशान्योषधस्कायंते
- 8 So Ms. त्रायेताम् ?
- 9 So Ms. शुन्धि. १ Cf. "शुन्धि शिरो मास्यायुः प्रमोषीः"
- 10 So Ms. अनुगा. ॰गात्तजः or ॰गास्तेजः ?

## यज्ञोपवीतब्राह्मणम् ॥ १५॥

श्रों यज्ञोपवीतं परमं पवित्रमिति यज्ञो वै पवित्रः पतिस्स्वयं पवित्रमेवेनं पवित्रपतिङ्करोति । प्रजापतेर्यत् सहजं पुरस्तादिति प्रजापतिर्वे देवेभ्यो ब्राह्मणेभ्यो देवयानेः प्रजापतिङ्करोति श्रायुष्यमग्रयं प्रतिमुश्च शुभ्रमिति ब्रह्म वे ब्रह्मा श्रायुष्मन्तङ्करोति श्रायुवे परमः काम श्रोयुरेव तेन स्प्रणोति । यज्ञोपवीतं वलमस्तु तेज इति यज्ञो वै पवित्रमात्मा वे बलं तेजसा चैव वीर्यं सहस्रधी प्रतिरन्तैरायुः ॥

#### ॥ इति यज्ञोपवीतब्राह्मणम् ॥

- \* Cf. Schroeder, Katha H. p. 23.
- 1 So Lp. and GP. T. has पवित्र पतिः
- 2 T. स्वय पवित्रादेवैनं
- 3 GP. पवित्रवृत्ति •
- 4 T. ॰पतेर्बह्मह्णं
- 5 GP, omits it.
- 6 T. प्रजावती º
- 7 Lp. करोमि
- 8 T. आयुषद्वरोति.

- 9 Lp. ॰कामायुरेव. GP. परमकामायु॰
- 10 T. यज्ञोपवीत
- 11 T. यज्ञायैव
- 12 Т. स-मा
- 13 So Lp. and GP. T प्रतिरन्तु. May be प्रतिरन्त ऋायुः
  - \* For the initiation as a rebirth cf. Hauer, Die Anfange der Yogapraxis in alten Indien, pp. 79. ff.

# विश्वचत्तुर्बाह्मणम् ॥ १६॥

त्रों यो विश्वंचज्जरुतं विश्वंतोम्रखो विश्वंतोहस्त उतं विश्वंतस्पात् । सं बाहुंभ्यां नमते सं यंजत्रैद्यीवापृथिवी जनयन् देवं एकः ।।

श्रों यो विश्वचन्नुरुतं इति विश्वचन्नुवै देवानां भवति । विश्वतोमुख इति विश्वमुखान् दर्शयति । विश्वतोहस्त इति विश्वहस्त उत्तमां भवति । उतं विश्वतस्पादिति विश्वतस्पादाधार । सं बाहुंभ्यामिति संविबाहुंवै नमते नम-स्कुर्याङ्कुर्वन्ति । सं य्यंजत्रैरिति सर्वस्य जित्ये । द्यांवापृथिवी इति द्यांवा-पृथिव्योधारयति । जनयन् देवं एक इति जनमिति जनानां जनपतिजन्तु-नामात्मां वै संवै ध्यायन्ति देवं एको भवति सं देवेभ्यो रचांसि भवति यं एवं वेद ॥

### ॥ इति (यो) विश्वचचुर्त्राह्मणम् ॥

- \* Cf. Schroeder. T. p. 25 Lp. has no accent.
- 1 Lp. Does not give the stanza.
- 2 Tomits ৠাঁ°
- 3 Tomits ভব
- 4 T omits इति
- 5 H. and VMK. नमस्कुर्याः कुर्वन्ते
- 6 T. omits इति

- 7 T. द्यावापृथिन्योर्वारयति, with a variant वारयते
- 8 सर्वान्ध्यायन्ते U and VMK, सर्वन्ध्या-यन्ते H.
- 9 स देवः सर्वेभ्यो रत्तांसि U. सदेव सर्वेभ्यो रत्तांसि H.
- 10 T. एव

### आब्रह्मन्ब्राह्मण्म् ॥ १७॥

श्रों श्रा त्रक्षन् व्राक्षणो व्रक्षवर्चसी जायतामित्याह व्राक्षण एव व्रक्षवर्चस न्दधाति तस्मात् पुरा व्राक्षणो व्रक्षवर्चस्यजायत श्रोंस्मिन् राष्ट्रे राजन्य इपव्यरश्रूरो महारथो जायतामित्याह राजन्य एव शौर्यम्मिहिमानन्दधाति तस्मात् पुरा राजन्य इपव्यरश्रूरो महारथोऽजायत । दोग्ध्री धेनुरित्याह धेन्वामेव पयो दधाति तस्मात् पुरा दोग्ध्री धेनुरजायत । वोहानङ्गानित्याह श्रानङ्गोव वीर्यन्दधाति तस्मात् पुरा वोद्धीनङ्गानजायत । श्राशुः सप्तिरित्याह श्राम्थ्या एव जवन्दधाति तस्मात् पुराशुरश्चो ऽजायत । पुरन्धियोंषेत्याह ।

- \* Cf. KS. 5. 14: 170: 4-8; TB. 3. 8. 13. This brāhmaṇa varies much in Lp, U, VMK and Schroeder p. 46. This may be due to the Śākhābheda among the followers of the Kāṭhaka school. The heading is omitted in Lp. and VMK. VMK includes this in the Gāyatrībrāhmaṇa. Schroeder's text is corrupt.
- 1 ब्रह्मण H.
- 2 T and H ददाति; but cf. later portion.
- 3 T. ०वर्नसी जायतामस्मिन् राष्ट्रे राजन्य-रश्र्र ईशक्यो भिन्नते महारथो जायतामिति with which H materially agrees, except ईशक्यो भिन्नते for which it

reads इशक्योऽतिक्योती.

- 4 T. श्रस्मिन्.
- 5 Lp. सौर्य
- 6 T. ईशन्यो भिन्दते महारथो जज्ञे; इषन्यो ति न्यते॰ VMK.
- 7 সাই omitted in T and VMK.
- 8 धेनुदोंग्ध्री जज्ञे T and VMK.
- 9 अनडुहे एव H.
- 10 T जवं, VMK. बलं. Here T. ends.
- 11 ०ड्वान् वोढा जज्ञे VMK. ०नड्वा वोढा जज्ञे H.
- 12 VMK, omits স্মান্ত
- 13 VMK, and H, बलं for जवं.
- 14 Lp. पुराश्वी ॰
- 15 VMK. omits आह.

योषित्येव 'रूपन्दधाति तस्मात् स्त्री' युवतिः विषया भावुका । जिष्णू रथेष्ठा इत्याई ह वैं तत्र जिष्णू रथेष्ठा जायते यत्रैतेन यज्ञेन यजन्ते । सभेयो युवेत्याह यो वै पूर्ववयसी स सभेयो युवा तस्माद्यवा पुमान् प्रियो भावुर्कः । स्त्रास्य यजमानस्य वीरो जायतामित्याह ह वै तत्र यजमानस्य वीरा जायते यत्रैतेन यज्ञेन यजन्ते । निकामे निकामे नः पर्जन्यो वर्षत्वत्याह निकामे निकामे हैं वै तत्र पर्जन्यो वर्षति यत्रैतेन यज्ञेन यजन्ते । फलवतीर्न स्रोप-धयः पच्यन्तामित्याह कल्पतामित्याह कल्पते ह वै तत्र प्रजाम्यो योगच्चेमः यत्रैतेन यज्ञेन यजन्ते । तस्माद्यत्रैतेन यज्ञेन यजन्ते क्लुप्तः प्रजानां योगच्चेमां भवति य एवं वेद ॥

#### ॥ इति श्राब्रह्मन्ब्राह्मण्म् ॥

- 1 ज्योतिरेव H.
- 2 VMK रूपिगी.
- 3 रूपाणी ज्योति प्रियाभावे H.
- 4 VMK Omits आह.
- 5 Lp. वै, but cf. later portion, where ह वै is used.
- 6 VMK reads राजन्य एव जैत्रं महिमा-नन्दधाति तस्मात् पुरा राजन्यो जिष्णुर्जज्ञे.
- 7 एष वै सभेयो युवा यः प्रथमवयसी VMK
- 8 तस्मात् प्रथमवयसी स्त्रीगां प्रियो युवा

भावुकः VMK.

- 9 Lp. अस्य
- 10 VMK and H. have •स्पैव प्रजायां वीर्यन्दधाति तस्मात् पुरा राजन्यस्य वीरो जज्ञे.
- 11 H omits आह.
- 12 VMK and H omit E.
- 13 VMK omits 刻度.
- 14 VMK and H have फलनत्यो नै.

### स्वाध्यायब्राह्मणम् ॥ १८॥

त्र्यों स्वस्ति प्रजाभ्यः । श्रीगगोशाय नमो नमः ।

श्रों सह वै देवानां चासुराणां च यज्ञौ प्रततावास्तां वयं स्वर्गद्धोक-क्षेष्यामो वयं जेष्याम हित ते सुरा-स्संनद्धैव सहसाँचरन् ब्रह्मचर्येण तप-सैवँ देवासे Sसुरा श्रमुद्धंस्ते न प्रार्जा-नंस्ते पराभवन् प्रसृतेन यज्ञेन देवा-स्स्वर्गद्धोकमायन्त्रप्रसृतेनासुराः परा-भवन् प्रसृतो वै यज्ञ उपवीतिनोऽप्र-सृतोऽनुपवीतिनो यद्दै किश्च ब्राह्मणो यज्ञोपवीत्यधीते यजतं एव तैनसाद् ब्राह्मणो यज्ञोपवीत्येवाधीयीतं यजेत Tâitt. Âr. 2. 1.

सह वै देवानाश्चासुराणाश्च यज्ञो प्रतंतावास्तां वयं खर्गं लोकमेण्यामो वयमेण्याम् इति तेऽसुराः सम्बद्धाः सहस्वाचरन्त्रक्षचर्येण तपसैव देवास्ते-ऽसुरा अध्वांस्ते न प्राजानंस्ते पराभवन्तेन खर्गं लोकमायन् प्रस्तेन वै यज्ञेनं देवाः खर्गं लोकमायम् प्रस्तेन ह वै यज्ञोपवीतिनी यज्ञोऽप्रस्तेन ह वै यज्ञोपवीतिनी यज्ञोऽप्रस्तेन स्वर्गातिनो यत्कश्च ब्राह्मणो यज्ञोपवीत्यधीते यज्ञेत एव तत्तस्मी- द्यज्ञोपवीत्यधीते यज्ञेत एव तत्तस्मी-

<sup>\*</sup> Cf. T. 55-65

<sup>1</sup> T omits it.

<sup>2</sup> T एव्यामी, एव्यामः

<sup>3</sup> SB, सिहसा°

<sup>4</sup> SB. उपमैवा

<sup>5</sup> SB, देवा ते

<sup>6</sup> SB प्रजानं

<sup>7</sup> SB. प्रसृतिनोपवीतिनो

<sup>8</sup> SB. किश्विद्

<sup>9</sup> SB. यजेत एव

<sup>10</sup> Omitted in SB.

<sup>11</sup> SB. ॰पवीती वाधीयीत

याजयेद्वा दद्यात् प्रतिगृह्णीयाद्यज्ञस्य प्रसृत्या त्रजिनं वासो वा दिच्चणत उपवीय दिच्चणम्पाणिमुद्धरत्यवधत्ते सन्यमिति यज्ञोपवीतमेतदेव विपरीतं प्राचीनावीतम्पित्देवत्यं संवीतम्मा-नुषैनिवीतमासुरम्'।।

त्रों त्रज्ञान् ह वै पृश्नींस्तपस्यमानान् व्रक्ष स्वयम्भवभ्यानर्षत्तं ऋषयोऽभवंस्तद्दषीस्तामृषित्वन्तान् देवा उपातिष्ठन्त यज्ञकामास्तेभ्य एतद्
ब्रह्मयज्ञमपश्यन् स्वाध्यायन्तेनायजनत् यद्दचोऽध्यगीषतं ताः प्यत्राहुतयो देवानामभवन् यद्यज्ंषि ता घृताहतयो यत् सामानि तास्सोमाहुतयो
यद्थर्वाङ्गिरसस्ता मध्वाहुतयो यद्वाद्वस्तान् पुरास्तानि कल्पान्
गाथा नाराशंसीस्ता मेदं त्राहुतयो
देवानामभवंस्ताभिः चुधं पाप्मानमैपाध्नतापहृतपाप्मानो देवास्सर्गं

यज्ञस्य प्रसृत्या अजिनं वासी वा दिचणत उपवीय देचिणं बाहुमुद्धे-रतेऽवंधत्ते सन्यमिति यज्ञोपवीतमेत-देव विपरीतं प्राचीनावीतं संवीतं मानुषम् ॥ १॥

त्रजान् ह वै पृश्नी स्तपस्यमाना-न्त्रह्म स्वयम्भवंभ्यानंषत्ते ऋषयो-ऽभवन्तदृषींगामृषित्वन्तां देवतामुपी-तिष्ठन्त यज्ञकामास्त एतं ब्रेखयज्ञमंप-श्यन्तमाहरन्तेनायजन्त यद्दचोऽ-ध्यगीषत ताः पर्यत्राहुतयो देवानाम-भवन्यद्यर्जू १ घृताहुतयो यत्सामी-नि सोमाहुतयो यदर्थर्वाङ्गिरसो म-ध्वीहुतयो यद्रीह्मणानीतिहासान्पुरा-णानि कल्पान् गार्था नाराशंसी-भैदाहुतयो देवानामभवन्ताभिः चुधै पाप्मानमपान्नम्पहतपाप्मानो देवाः स्वर्गे लोकमायन्त्रह्मणः सार्युज्यमृषं-योऽगच्छन् ॥ ६ ॥

(1 So TA, R. वधते wrong, 2. So TA, R. तहषयो)

<sup>1</sup> SB. संबीतिश्ववीतं मानुषम्

<sup>2</sup> SB, तपस्यमाना

<sup>3</sup> SB. ॰नर्षत Lp. ॰नर्षतो

<sup>4</sup> T. एतं

<sup>5</sup> Lp. 'गैषत

<sup>6</sup> Lp. तः

<sup>7</sup> Lp. त

<sup>8</sup> Lp. नाराशंस्या

<sup>9</sup> SB. मधे

<sup>10</sup> Lp. जुध

<sup>11</sup> SB, ॰नं मपा •

ल्लोकमायन् ब्रह्मणः सायुज्यमृषयोऽ-गच्छन् चुधमेव पाप्मानमपहत्ये खर्गें-ल्लोकमेति ब्रह्मणस्सायुज्यङ्गच्छति य एवं विद्वान् खाध्यायमधीते ॥

पश्च वा एते यज्ञाँस्सद्धिं प्रता-यन्ते सदधि सन्तिष्ठन्ते देवयज्ञः पितृयज्ञो भूतयज्ञो मनुष्ययज्ञो ब्रह्म-यज्ञ इति यद्ग्रौ जुहोत्यपि समिधं त-देवयज्ञस्सन्तिष्ठते यत् पित्रभ्य-स्खधा करोत्यप्यंपस्तत्पितृयज्ञस्सन्ति-ष्ठते वद् भूतेम्यो वर्लि हरति तद् भूतयज्ञस्सन्तिष्ठते" यद्राह्मणे-भ्योऽन्नन्ददाति तन्मनुष्ययज्ञस्स-न्तिष्ठते<sup>33</sup> यत् स्वाध्यायमधीते<sup>33</sup> एका-मप्यृचं यजुस्साम वा तद् ब्रह्म-यज्ञस्सन्तिष्ठते भे वैद्योऽधीते पयसः कुल्या अस्य पितृन् खधा अभिवह-न्ति यद्यज्ंषि घृतकुल्या यत् सामा-

पश्च वा एते महायज्ञाः संतति प्रतीयन्ते सतति सन्तिष्ठन्ते देवयज्ञः पितृयज्ञो भूतयज्ञो मनुष्ययज्ञो ब्रह्म-यज्ञ इति । यद्गौ जुहोत्यपि समिधं तद्दैवयज्ञः सन्तिष्ठते । यत्पित्रभ्येः स्वधा करोत्यप्यपस्तित्वत्यज्ञः स-नितष्ठते । यद्भतेभ्यो बिलं हरति तद्भंतयज्ञः सन्तिष्ठते। यद्भाह्यसेभ्यो-त्रं ददाति तन्मंनुष्ययज्ञः सन्तिष्ठते। स्वाध्यायमधीयीतैकामप्यृचं यजुः सामं वा तद्वंद्वयज्ञः सन्तिष्ठते। यद्योऽधीते पर्यसः कूल्या श्रस्य पितृन्त्स्वधा अभिवहन्ति यद्यर्जू॰पि घृतस्यं क्रल्या यत्सामानि सोमं एभ्यः पवते यदंथवीङ्गिरसो मधीः क्ल्या यद्रीक्षणानीतिहासान्पुराणानि क-न्पान् गार्था नाराशंसीमैदसः क्-ल्यां अस्य पितृन्तस्वधा अभिवंहन्ति।

<sup>1</sup> Lp. 要每°

<sup>2</sup> Lp. पाप्मापहत्य

<sup>3</sup> SB. स्वर्गक्षोकमायन् ब्रह्मणस्सायुज्यमृष-योऽगच्छन् चुधमेव पाप्मान मपहत्य स्वर्ग-स्रोकमेति

<sup>4</sup> Lp. यज्ञ:

<sup>5</sup> Lp. सदित; T. सदिद

<sup>6</sup> T. सददि

<sup>7</sup> SB. समिधस्

<sup>8</sup> T. सन्तिष्टति

<sup>9</sup> Lp. ऋषि प॰

<sup>10</sup> T. सन्तिष्ठति

<sup>11</sup> See 14

<sup>12</sup> See 14

<sup>13</sup> T, अधीत

<sup>14</sup> Lp. °मध्य च° SB, मध्यच

<sup>15</sup> See 14

<sup>16</sup> SB. adds औं

नि सोम एभ्यः पवते यदथर्वाङ्गिरसो मधोः कुल्या यद्वाह्मणानीतिहासान् पुराणानि कल्पान् गाथा
नाराशंसीमेंदैसः कुल्या अस्य पिठून्
स्वधा अभिवहन्ति । यदचोऽधीते
पयआहुतिभिरेव देवांस्तेपयित यद्यजूषि घृताहुतिभिर्यत् सामानि सोमाहुतिभिर्यदथर्वाङ्गिरसो मध्वाहुतिभिर्यद्वाह्मणानीतिहासान् पुराणानि
कल्पान् गाथा नाराशंसीमेंदै आहुतिभिरेव देवांस्तर्पयित त एनं हमाः
प्रीतास्तेजसा वर्चसा द्रविणेनं चान्नादेन वर्धयन्ति ॥

श्रों ब्रह्मयज्ञेन यन्त्येमाणः प्राच्या-निद्शि प्रामादच्छदिर्दर्शः उदीच्यां प्रागुदीच्यां नोदितं श्रादित्ये दिच्यात उपनीयोपनिश्य त्रिरप श्राचामेर्द्दें द्विष्परिमृजेद् दर्भाणां महदुपस्ती- यद्दचोऽधीते पर्यश्राहुतिभिरेव तदे-वांस्तर्पयति यद्यज्रं पि घृताहुति-भिर्यत्सामानि सोमाहुतिभिर्यदर्थर्वा-क्तिरसो मध्याहुतिभिर्यद्वाह्यणानीति-हासान् पुराणानि कल्पान् गार्था नाराश्ंसीभेंदाहुतिभिरेव तदेवांस्त-पर्यति त एनं तृप्ता आर्युषा तेर्जसा वर्चसा श्रिया यशंसा ब्रह्मवर्च्सेना-काद्येन च तर्पयन्ति ॥ १०॥

ब्रह्मयश्चेनं यच्यमाणः प्राच्यां दि-शि ब्रामादच्छदिर्दशी उदीच्यां प्रा-गुदीच्यां वोदितं स्नादित्ये दंचिणत उपवीयोपनिश्य हस्तावननिज्य त्रि-राचांमेद् द्विः परिमृज्यं सक्रदुपस्पृश्य शिरश्चचंषी नासिके श्रोत्रे हृदंयमा-लम्य यत्त्रिराचामंति तेन ऋचंः प्रीणाति यंद् द्विः परिमृजति तेन यज्ञ षि यत्सकृदुंपस्पृशंति तेन सामा-

<sup>1</sup> Lp. मध्वा

<sup>2</sup> Lp. नाराशंसीन्मेदसः; SB. °शंसीर्वेधसः.

<sup>3</sup> SB. कुल्यास्य

<sup>4</sup> Lp. रेवैदैवं

<sup>5</sup> SB, तर्पयन्ति

<sup>6</sup> Lp. ॰शंसीन्मेद॰ SB. शंसीर्मेध

<sup>7</sup> see 2

<sup>8</sup> Lp. ता

<sup>9</sup> Lp, द्रविनेन

<sup>10</sup> Lp. तर्पयन्ति

<sup>11</sup> Lp- यत्तमाणः

<sup>12</sup> SB. •दच्छन्दिर्न्दर्श•

<sup>13</sup> Lp. ॰ मुदित. SB. वेदित

<sup>14</sup> SB. omits 3

<sup>15</sup> Lp. दर्भागामह •

योपस्थङ्कृत्वा प्राङासीनेस्स्वाध्यायमधीयीतापां वा एष झोषधीनां
रसो यहर्भास्सरसमेव तैद्रह्म कुरुते
दिन्दणोत्तरीं पाणी कृत्वा सपिवत्रा
त्रोशिमिति प्रतिपद्यत एतद्वैतद्यजुसूर्यीं
विद्यां प्रत्येर्णं वागेतत् परममन्तरं
तदेतद्याभ्युकृम् ॥

ऋचो अवरे परमे व्योमन् यस्मिन् देवा अधि विश्वे निषेदुः।

यस्तन्न वेद किमृचा करिष्यति य इत्तद्विदुस्ते इमे समासते।

इति त्रयमेव प्रयुक्त्वाथासीत सा-वित्रीङ्गायत्रीन्त्रिरन्वाह पच्छोऽर्धर्च-शोऽनवानं सविता श्रियः प्रसविता श्रियमेवामोत्यथो प्रज्ञातयैव प्रतिपदा च्छन्दांसि प्रतिपद्यते ॥

तस्य वा एतस्य यज्ञस्य मेघो हवि-धीनं वर्षे हविविद्युदग्निस्तनियत्नुर्वष-ट्कारो यदवस्फूर्जिति सोऽनुवषट्कारो वायुरात्मामावस्या स्विष्टकृद् य एवं १ ( TA. पाणिः; २

1 Lp. प्राज्ञासीनः SB. प्राजासीनः

नि यत्सव्यं पाणि पादौ प्रोचित य-चिछ्रश्र्यचेषी नासिक श्रोत्रे हृदयमा-लभते तेनार्थविङ्गिरसी त्राह्मणानी-तिहासान्पुराणानि कल्पान् गार्था नाराशंसीः प्रीणाति दर्भाणां मह-दुपस्तीर्योपस्थं कृत्वा प्राङ्मासीनः स्वाध्यायमधीयीतापां वा एष त्रोषं-धीनां रसो यह्मीः सरसमेव त्रह्मं कुरुते दिच्योच्तरौ पाणीं पादौ कु-त्वा स पवित्रावोमिति प्रतिपद्यत ए-तद्वै यर्जुस्त्रयीं विद्यां प्रत्येषा वागे-तत्परममचरं तदेतहचाम्युंक्मम्।

ऋवो अवरे परमे व्योमन्यस्मिन् देवा अधि विश्वे निषेदुर्यस्तन्न वेद् कि-मृचा करिष्यति य इत्तद्विदुस्त इमे समीसते।।

इति त्रीनेव प्रायुक्क भूर्भेवः स्वेरि-त्यहितद्वे वाचः सत्यं यदेव वाचः सत्यं यदेतत्प्रायुङ्कांथ सावित्री गांयत्री त्रिरंन्वह पच्छो ऽधेचेशो-

<sup>2</sup> Lp. ॰मधीतापां SB. मधीयेतायां

<sup>3</sup> Omitted in SB.

<sup>4</sup> SB. दिच्छोत्तरो

R. तत्प्रायुंक्वार्थ )

<sup>5</sup> Lp. त्रयी विद्या

<sup>6</sup> Lp. प्रत्येषां

<sup>7</sup> Lp. जातस्य

<sup>8</sup> Lp. ०स्फूर्जते

विद्वान् मेघे वर्षति विद्योतमाने स्तनयत्यवस्फूर्जिति पवमाने वाया अमावास्यायां स्वाध्यायमधीत उत्तमन्नाकं रोहत्यु तमः समानानाम्भवति
यावद्वा इमां पृथिवीं वित्तस्य पूर्णी न्दद्ते खंगे द्वोक अयित त्रिस्तावन्तअयित भूयां सश्चा च्य्यमपः पुनर्मृत्युअयित य एवं विद्वान् स्वाध्यायमधीते ॥

तस्य वा एतस्य यज्ञस्य द्वा अन-ध्यायौ यदात्मा श्रुचिर्यदेशो य एवं विद्वान् महारात्र उषस्युदित आसीनस्तिष्ठन् व्रजञ्शयानोऽरएये ग्रामे वा यावत्तरसं स्वाध्यायमधीते सर्वाद्वोकानभिजयति सर्वां क्लोका-ननृणोऽनुसश्चरति । तदेषाभ्यन्द्रैका । श्रों अनृणा अस्मिन्ननृणाः परस्मिस्तृतीये

ये देवयानाः पितृयानाश्च लोकास्सर्वा-ल्लोकाननृगास्सञ्चरेम ॥

लोके अनृगास्याम ।

- 1 SB, ॰मान
- 2 Lp. ०त्यावस्फूर्जते
- 3 SB, खोत्तमः
- 4 Lp. पूर्ण
- 5 Lp. दद्यात्
- 6 Lp. ०स्थावन्ते •

ऽनवानं संविता श्रियः प्रस्विता श्रि-यमेवामोत्यथी प्रज्ञातयेव प्रतिपदा छन्दां सि प्रतिपद्यते ॥ ११ ॥

तस्य वा एतस्यं यज्ञस्य मेघी हविद्धीनं विद्युद्गिर्वर्षं हविस्तनिय-त्तुर्वेषट्कारो यदंवस्फूर्जीते सोऽनुंवष-द्कारो वायुरात्मा ऽमावास्यां स्विष्ट-कृद्य एवं विद्वान्मेघे वर्षति विद्योतं-माने स्तनयंत्यवस्फूजीति पर्वमाने वायावैमावास्यायां स्वाध्यायमधीते तपं एव तत् तंप्यते तपो हि स्वा-ध्याय इत्युत्तमं नाकं रोहत्युत्तमः संमानानां भवति यावेन्तं ह वा इमां वित्तस्यं पूर्णां ददंत् स्वर्ग लोकं जैयति तार्वन्तं लोकं जैयति भूयं।-सं चाच्चयं चापं पुनर्मृत्युद्धयिति ब्रह्मणः सायुंज्यं गच्छति ॥ १४॥

तस्य वा एतस्य यज्ञस्य द्वावन-ध्यायौ यदात्माऽश्चिचियदेशः स-मृद्धिदैवतानि य एवं विद्वान्महारात्र

<sup>7</sup> SB. ॰ चात्त्यमयः

<sup>8</sup> Lp. श्रनध्यायो

<sup>9</sup> Lp, शुचियदेषो

<sup>10</sup> SB, यवत्तरसं

<sup>11</sup> SB. •भ्यनुका

इत्यप्तिं वै सृष्टं पाप्मा जग्राह तस्य प्रजापितराहुतिभिः पाप्मान-मपाहताहुतीनां यज्ञेन यज्ञस्य दिच-स्याभिर्दिचिणानां त्राह्यस्येन त्राह्यस्य स्य छन्दोभिरछन्दसां स्वाध्यायेना-पहतपाप्मा स्वाध्यायो देवपिवत्रं वा एतद्विवस्तं यो विस्रुजत्यभागो वाचि भवत्यभागो नाके। तदेषाभ्यन्का। श्रों यस्तित्याज संचिविदं सखायं

न तस्य वाच्यपि भागो त्र्यस्ति । यदीं श्रृगोत्यलकं श्रृगोति

न हि प्रवेद सुक्रतस्य पन्थाम् ॥ इति । तसात् स्वाध्यायोऽध्येत्त-व्यो यं यङ्क्रतुमधीते तेन तेनास्येष्ट-म्भवत्यप्रेर्वायोरादित्यस्य सायुज्यङ्ग-च्छति । तदेषाभ्यनुक्रा ।

श्रों ये श्रवीक्च उत वा पुराणा

वेदं विद्वांसमितो वदन्ति। श्रादित्यमेव परि ते विशन्तिं सर्वे -ऽग्निन्द्वितीयं त्रिवृतर्ख्वं हंसम्॥ उषस्युदिते वर्जिस्तष्टकासीनः श-यानोऽरएये ग्रामे वा यावेत्तरसं स्वा-ध्यायमधीते सवीन् लोकान् जेयति सर्वीन् लोकानेनृगोऽनु सर्श्वरित । तदेषाभ्यका ।

श्रमृणा श्रस्मित्रमृणाः परिस्मि-स्तृतीये छोके श्रमृणाः स्योम । ये देवयाना उत पितृयाणाः सर्वान्पथो श्रमृणा श्रान्ती येमे—

त्यिम वै जातं पाप्मा जंग्राह तं देवा श्राहुंतिभिः पाप्मानमपश्चित्राहुंतीनां यद्येनं यद्यस्य दिचेणाभिदिचिणानां श्राह्मणेनं श्राह्मणस्य छन्दोभिरछन्दं-सां स्वाध्यायेनापहतपाप्मा स्वा-ध्यायो देवपंवित्रं वा एतत्तं योऽन्तं-त्युजत्यभांगो वाचि भंवत्यभांगो नाके तदेषाभ्यंक्का ।

यस्तित्यार्जं सिखविदं सर्खायं न तस्यं वाच्यपि भागो श्रंस्ति । यदीं श्र्णोत्यलकं श्रृणोति न हि प्रवेदं

<sup>1</sup> Lp. •मपहत्याहु •

<sup>2</sup> Lp. ब्रह्मनानां

<sup>3</sup> SB. भाके. Lp. भागे

<sup>4</sup> SB. ०भ्यनुका

<sup>5</sup> Lp. SB, साचि॰

<sup>6</sup> SB. ॰धीतव्यो

<sup>7</sup> SB. ०भ्यनुका

<sup>8</sup> So, SB. and T. Lp. ते परिविशन्ति

<sup>9</sup> SB. omits it.

<sup>10</sup> SB. omits it.

इति । यावतीर्वे देवतास्तास्सर्वा वेदविदि ब्राह्मणे वसन्ति तसाद् ब्राह्मणेभ्यो वेदविद्भ्यो दिवे दिवे नमस्कुर्यान्नाश्लीलङ्कीर्तयेदेता एव देवताः श्रीणाति ॥

मध्यन्दिने प्रवत्तमधीयीताग्निर्वे ब्राह्मणोऽसां आदित्योऽग्निस्तसादेष तेजिष्ठन्तपति । तदेषाभ्यन्कृता । चित्रं देवानामुद्गादनीक

क्रजुर्मित्रस्य वरुणस्याग्नेः । श्राप्ता द्यावाष्ट्रथिवी श्रम्तरित्तं सूर्ये श्रात्मा जगतस्तस्थुपश्च ॥

इति । स वा एष ब्रह्मयज्ञस्सद्यः प्रजायते सद्यस्तन्तिष्ठते तस्य प्राक्-सायमवभृथो नमो ब्राह्मण इति परिधानीयान्त्रिरन्वाहाप उपस्पृश्य गृहान् परेत्यं तत्र यत्किश्च ददाति तहित्या ॥

श्रों दुहे ह वा एष च्छन्दांसि यो याजयति स एनं यज्ञङ्क्रतुना याजयेत्तमरएयम्परेत्य शुचौ भूम्य- सुकृतस्य पन्थामिति

तस्मीत्स्वाध्यायोऽध्येतव्यो यं यं क्रतुमधीते तेनं तेनास्येष्टं भेव-त्यग्नेर्वायोगीदित्यस्य सार्युज्यं ग-च्छति तदेषाभ्युका।

ये अर्वोङ्कत वा पुराणे वेदं वि-द्वांसमिभितो वदन्त्यादित्यमेव ते परि'-वदन्ति सर्वे अभि द्वितीयं तृतीयं च हंसमिति

यार्वतीर्वे देवतास्ताः सर्वा वेद-विदि ब्राह्मणे वंसन्ति तस्माद्राह्मणे-भ्यो वेदविद्भ्यो दिवे दिवे नर्मस्कुर्या-न्नाश्वीलङ्कीर्त्तयेदेता एव देवताः श्रीणाति ॥ १५ ॥

मध्यन्दिने प्रवलमधीयीतासौ ख-लु वावैष अदित्यो यद्वीक्षणस्त-स्मात्ति तेचिण्छं तपति तदेषाभ्येका। चित्रं देवानामुदंगादनीकं चर्चिमित्र-स्य वर्षणस्याग्रेः। आग्रा द्यावीष्टिथवी अन्तरिचं सूर्ये आत्मा जगेतस्तस्थुष-श्रेति

<sup>1</sup> SB. •विदे

<sup>2</sup> Lp. and SB, ₹

<sup>3</sup> SB, • नुका

<sup>4</sup> Lp. तिष्ठते. SB. सन्तिष्ठति

<sup>5</sup> Lp. and SB, परीत्य

<sup>6</sup> SB, दुहे

<sup>7</sup> Lp. परेभ्य

वकाशे ग्रामादच्छिदिर्दशें खाध्याय-मेवेनमधीयनासीते तथा हास्य पुनराप्यायन्ते दीचितो वा एष भवति यस्खाध्यायमधीते तस्यान-शनन्दीचा स्थानम्रपसद आसनं सत्या वाग् जुहूर्मन उपभृत् प्राणो हविस्स वा एष ब्रह्मयज्ञः प्राण-दच्चिणैस्सद्यससम्ब्रुतमो भवति॥

ग्रामे मनसा स्वाध्यायमधीते दिवाँ नक्तं वेति ह स्माह शौच ग्राग्रेय उतारएये बलवदुत वा नोत तिष्ठन्तुत वजन्तुतासीन उत शयानो-ऽधीयीतैर्वं स्वाध्यायमानखाद्वा एवं तपस्तप्यते यस्स्वाध्यायमधीते तप-स्वी पुएयो भवति तदेषाभ्यनुक्रां ग्रों नमो बहाएो नमो अस्त्वप्रये नमः

पृथिवयै नम श्रोषधीभ्यः ।

नमो वाचे नमो वाचस्पतये नमो

विष्णवे बृहते ऋगोमि ॥

इत्येतासामेव देवतानां सार्ष्टितां

स वा एष यज्ञः सद्यः प्रतायते सद्यः सन्तिष्ठते तस्य प्राक्सायमेवभृथो नमो ब्रह्मण इति परिधानीयां त्रिरन्वां-हाप उपस्पृश्यं गृहानेति ततो यत्किश्च ददांति सा दिच्चणा ॥ १३॥

दुहे ह वा एष छन्दि यो याजयित स येन यज्ञक्रतुना याज-येत्सोऽरेग्ग्यं प्रीत्यं शुचौ देशे स्वा-ध्यायमेवैनमधीयन्नासीत तस्या-नश्ननं दीचा स्थानग्रंपसद त्रासनं-सुत्या वाग्जुहूर्मनं उपभृद्धृतिर्धुवा प्रागो हिवः सामाध्वर्युः स वा एष यज्ञः प्राग्यदं चिग्योऽनेन्तदिच्याः स-मृद्धतरः ॥ १७॥

ग्रामे मनसा स्वाध्यायमधीयीत दिवानक्षं वेति हं स्माह शौच त्राहिय उतारंषयेऽवलं उत वाचोत तिष्ठंन्जुत वर्जन्जुतासीन उत शर्यांनो-ऽधीयीतैव स्वाध्यायं तपस्वी पुषयी भवति य एवं विद्वान्त्स्वाध्यायमधीते॥

<sup>1</sup> Lp. °दिदर्शे. SB, दिदर्श°

<sup>2</sup> SB. श्वासति

<sup>3</sup> SB. प्रागोद. Lp. प्रागन्दिचाणः

<sup>4</sup> SB. दिवां

<sup>5</sup> SB. बलवादुत

<sup>6</sup> SB, ॰धीयेतैव

<sup>7</sup> SB. एषस्तप॰

<sup>8</sup> SB. ॰भ्यनुका

<sup>9</sup> T सार्ष्टिता. Lp सार्ष्टितं

खाध्यायब्राह्मण्म्

सायुज्यं सलोकतामामोति य एवं विद्वान् स्वाध्यायमधीते ॥ नमो ब्रह्मणे नमी अस्त्वप्तये नमेः पृथिव्ये नम ओर्षधीभ्यः । नमो वाचे नमो वाचस्पत्तये नमो विष्णिवे बृहते करोमि ॥ १२॥

॥ इति स्वाध्यायब्राह्मणम् ॥

In the Āraṇyaka portion I have followed the MS. TA. in the Lalchand Library, D. A. V. College, Lahore.

# अथ पूर्णाहुतिब्राह्मणम्\* ॥ १९ ॥

श्रों सप्त ते श्रग्ने सिमध इति पूर्णां सुचं जुहोतिं प्रजापितेचें पुरागिं सृष्ट्वा सप्तकृतमकुरुत स सप्तधा भृत्वातिष्ठत्तस्य ये सप्त शीर्षण्याः प्राणा श्रासंस्ते सप्तर्षयोऽभवन् स प्रजापित्स्सप्त यज्ञान् सृष्ट्वाग्नये प्रावोचत सो-ऽग्निदेंवेभ्यः प्रथमया ब्रह्मणो द्वितीयया वद्धनां तृतीयया रुद्राणां चतुर्थ्या-दित्यानां पश्चम्या मरुतां षष्ट्या विश्वेषान्देवानां सप्तम्या पितृणान्तेऽस्य तृष्टास्सप्त सिमधः प्रायच्छन् सप्त जिह्वाः प्रायच्छन् सप्त धाम प्रियाणि प्रायच्छन् सप्त होत्रान् प्रायच्छन् सप्त योनीन्प्रायच्छँसस्मा-दिग्नर्त्ययान्यया देवानां हव्यानि प्रावहताज्यमन्यया हव्यमन्यया कव्य-मन्यया सोममन्यया स्वाहान्यया पाथांस्यन्यया स सर्वत्रापि भागोऽभवदा-द्रीस्सपलाशास्तिभेन्यो भवन्नेतद्वै वनस्पतीनां वीर्यं यत्तिभिस्सवीर्यां एवान श्रवरुत्वे शुष्का श्राददात्यन्नाद्यसावरुद्ध्ये तत्पूर्णाहुत्याः पूर्णा-हितत्वम् ॥

### ॥ इति पूर्णाहुतिब्राह्मण्म् ॥

\* For this brahmana cf. T. p. 24 where it is accented. Lp does not mark accent,

4 T. सवीर्य

5 T. पूर्णाहृत्या

3 So T. Lp. प्रियानि

1 T. जुह्नति

6 So T. Lp इति पूर्णाहुतिः

<sup>2</sup> Omitted in T.

## अथ कूष्मागडब्राह्मणं (लिख्यते) ॥ २०॥

व्रतानां विविधानां तु प्रायश्चित्तविशुद्धये। क्ष्मागडानां जपो होमः सर्वपापापनुत्तये॥

त्रों त्रथ क्रुष्माएडेर्जुहुयाद्योऽपूत इव मन्येत यदर्वाचीनमेनो श्रूण-हत्यायास्तसान्मुच्येयमित्ययोनौ वा रेतः सिक्त्वान्यत्र स्वमादरेपा वा प-वित्रकामः पौर्णमास्यमावस्यायां वा मुद्धपत्तस्य रोहिएयां वा स्नातः मुचिः मुचिवासाः कृष्णाजिनवासां वा ब्रह्म-चारिकल्पेन वतमुपैति संवत्सरमासं द्वादशरात्रं पद्मातं वा न मांसमश्नी-यात्र स्वियमुपेयान्नोपर्यासीत जुगुप्से-

TA, 2.7.

वातंरशना ह वा ऋषयः श्रमणा ऊर्ध्वमेन्थिनो वंभृ बुस्तानृषंयोऽर्थ-मायंस्तेऽनिलायंमचरंस्तेनुं प्रविशुः ऋष्माएडानि तांस्तेष्वन्वंविन्दञ्छ-द्धयां च तपंसा च तानृषंयोऽब्रुवन् कथा निलायं चरथेति त ऋषींन-ब्रुवन्नमो वोऽस्तु भगवन्तोऽस्मिन् धाम्नि केनं वः सपर्यामेति तानृषंयो-ऽब्रुवन् प्रित्रं को ब्रुत् येनरिपसंः

(1 TA. 羽引: 2 Rl. कया)

- 1 Lp. त्रिति योनौ
- 2 KB. ॰दरेवा
- 3 Lp. पूर्शमास्यमावस्ययोः VMK भमा-वस्यां वा
- 4 Lp. कृष्णाजिनं वासा
- 5 Lp. संवत्सरं द्वादशरात्रं VMK. संवत्सरं मासं द्वा॰

तानतात्पयो भच्चयति प्रधानकल्पो यावकं वोपभुञ्जानेः कुश्छुँदादशाहें वा भैच्यें वा तद्विधेषु पयो ब्राह्म-ग्रस्य व्रतं यवागू राजन्यस्थामिचा वैश्यस्य सौम्येष्यध्वर इत्येतं ब्रूर्यां-द्यदि मन्येतोपदस्यामीति अोद्नै-न्धाना सक्नृन् घृतमित्यनुत्रतयेदिति पूर्वाह्वेऽग्रिमुपसमाधाय चरं श्रपयेद्यहे-वा देवहेळनं यददीव्यन्नृशामहमायुस्ते विश्वतो द्घदित्येतैस्स्क्षेः प्रत्यूचमा-ज्यं जुहुयात् यदेवा देवहेळनमिति तिसुभिर्भद्रङ्कर्णेभिरिति चतस्भिः पुनन्तु मा पितर इति नवभिः पुन-र्मामैत्विन्द्रियमिति तिसुभिः रथे अचेष्विति चतसृभिर्हिरएयवर्णा इति तिस्भिः अप्रये वायवे सूर्याय ब्रह्मणे प्रजापतये कूष्मर्षिभ्य इति व्रतहोमः अमे त्वं पारया नव्येति किष्कृतं वैश्वानर्येर्णं स्क्रेन प्राङ्गुखः प्राञ्जलि- स्यामेति त एतानि स्क्रान्यंपश्यन् यदेवा देव हेर्डनं यददीच्यन्नृणमहं वभ्र्वायुष्टे विश्वती दधदित्येतैराज्यं जुहुत वैश्वानराय प्रतिवेदयाम इत्यु-पंतिष्ठत यदेर्वाचीनमेनी श्रूणहत्या-यास्तस्मान् मोच्यध्व इति त एतै-रंजुहै बुस्तेऽरेपसी ऽभवन् कर्मादिष्वे-तै भुहुयात् प्तो देवलोकान्त्समेश्नुते ॥ ७॥

2-8

कूष्माण्डेजुंहुयाद्योऽपूत इव मन्येत यथा स्तेनो यथा भ्रूणहैवमेष भवति योऽयोनो रेतः सिश्चति यदंविचीन-मेनो भ्रूणहृत्यायास्तस्मान्मुच्यते याव-देनो दीचाम्रुपैति दीचित एतैः संतति जुहोति संवत्सरं दीचितो भवति सं-वत्सरादेवात्मानं पुनीते मासं दीचितो भवति यो मासः स संवत्सरः संवत्स-रादेवात्मानं पुनीते चतुंविंशतिं रात्री-

#### ( 1 TA. अजुहुनुः )

- 1 VMK पयोमन इति
- 2 Lp. यावकमुपयुज्जानः
- 3 Lp. इत्स्नं. VMK कुरछं
- 4 Lp. द्वादशं. VMK द्वादशाहो भैन्दयं वा.
- 5 Lp. भन्नं
- 6 Lp, and VMK इत्येतद्वतं त्रूया॰

- 7 Lp. मीखेवमोदनं
- 8 Lp. VMK श्रपयित्वा
- 9 KB, •व्यन् एा •
- 10 So KB. Omitted in Lp. and VMK.
- 11 Lp. वैश्वानरेयेन

रुपतिष्ठते जपेत्स्कानि पराश्चि वैश्वानर्यं चैवैमोदनमासाद्याग्न्याधेये दशहोतां दर्शपूर्णमासयोश्चतुर्होता चतुर्मास्येषु पश्चहोता सं षड्ढोता सोम सप्तहोतेति ह विज्ञायते कर्मादिष्वेतैर्जुहुयात् पूतो देवलोकान् समस्नुते इत्येतत् ।।

श्रों वातरशना ह वा ऋषयः श्रीमणें ऊँ वेर्नमिन्थनो वभू वस्तानृषयो-ऽर्थमायंस्ते निलायमीं चरंस्तानुं प्रद-दृशः कूष्माण्डानि तांस्तेन्वेपश्यंश्छु-द्भया च तपसा च तानृषयोऽपृच्छन् कथा निलायं चरथेति त ऋषीन छव-न्नमोऽस्तु भगवन्तोऽस्मिन् धाम्नि केन वः सपर्यामेति तार्नुषयोऽ छुवन् पवित्रं

दींचितो भवति चतुंर्विशातरधमिर्साः सैवत्सरः सैवत्सरादेवात्मानं प्रनीते द्वादेश रात्रींदींचितो भवति द्वादंश मासाः संवत्सरः संवत्सरादेवात्मान पुनीते पड़ात्रीदींचितो भंवति पड्वा ऋतवेः संवत्सरः संवत्सरादेवात्मानं प्रनीते तिस्रो रात्रीदींचितो भवति त्रिपद्रा गायत्री गायत्रियां एवात्मानं पुनीते न मांसमेशनीयान स्नियमु-पैयान्नोपयीसीत जुर्गुप्सेतानृतात् पयो ब्राह्मणस्यं व्रतं यवागू राजन्यंस्या-मिचा वैश्यस्याथों सौम्येप्यंध्वर एतद् व्रतं ब्र्याद्यदि मन्येतोपंद-स्यामीत्योदनं धानाः सक्रून् घृत-मित्यनुव्रतयेदात्मनोनुपदासाय।।८।।

#### (1 Rl. गायत्र्या)

- 1 Lp, and VMK पराश्चि यानि वैश्वानर्थं वैश्वानरीयं
- 2 Lp. चेव •
- 3 Lp. ग्न्यादेथे. VMK मासाध्याग्न्या॰
- 4 So Lp. and VMK. Kb. दर्शहोता
- 5 So Kb. Lp. दर्शपौर्णमासयोः
- 6 So Kb, and VMK, Lp. बातु॰
- 7 Lp. पशोः षड्ढोता. VMK. पशौ
- 8 VMK, सौम्ये
- 9 Lp and VMK, सप्तहोतार इति

- 10 This much is not included in the Brāhmaṇa by Lp. and VMK. इत्ये-तत् is repeated in VMK.
- 11 VMK. श्रमिन
- 12 So Lp. and VMK. Kb. ऊर्ध्वमनिथनो
- 13 VMK ० मचरं ०
- 14 So VMK and Kb. Lp. तान
- 15 So VMK, KB. हांस्ते Lp. ॰ नितस्ते.
- 16 So Lp. VMK and Kb त

नो ब्रुत येनारेपसो भविष्याम इति तेनारेपसो भविष्यथेति आज्यमजुर्दुस्त एतैः स्क्रान्यपश्यद्यदेवा देवहेळ्नं यददीव्यन्नृग्णमहमायुस्ते विश्वतो ददैदित्ये-तैराज्यं जुद्दोति तेनारेपसो भविष्यथेति त एतैराज्यमजुहवुस्तेऽरेपसोऽभवन् कर्मादिष्वेतिर्जुहुयात्पूतो देवलोकान् समश्चते ॥

कृष्मा ह वै नाम ऋषयो वातरशनास्ते हंसा हिरएययाँ ज्योतिष्पचा अजिरां भृत्वाचरंस्तेऽकामयन्ताएडेषु नः प्रजा ब्रह्मावादिषुस्त आएडस्थां अवदंस्तसात् कृष्माएडेर्जुहुयाद्योऽपूत इव मन्येत यदर्वाचीनमेनो श्रूणहत्या-यास्तसान् मुच्येयमित्ययोनौ वा रेतः सिक्त्वा जुहुयाद्यथा वै स्तेनो यथा श्रूणहैवमेष् भवति योऽयोनौ रेतः सिश्चित यदेतराज्यं जुहोति तैरेवात्मानं पुनीते दीचामुपैति दीचितः सदि जुहोति संवत्सरं दीचितो भवति संवत्सरादेवात्मानं पुनीते दादशरात्रीदीचितो भवति यो वै मासः सै संवत्सरः संवत्सरादेवात्मानं पुनीते दादशरात्रीदीचितो भवति य व च ऋतवः संवत्सरः संवत्सरादेवात्मानं पुनीते वहरात्रीदीचितो भवति षद् वा ऋतवः संवत्सरः संवत्सरादेवात्मानं पुनीते तस्य वतं न मांसम्वरनीयान स्वियमुपेयान्नोपर्यासीत जुगुप्सेतानृतात् पयो ब्राह्मणस्य वतं यवार्गूः राजन्यस्यामिचा वैश्यस्य सौम्येप्यध्वर इत्येतद् वतं ब्रूयादोदनं धानाः सक्त्न घृतिमवः वत्येदीत्मनोऽनुपदासाय॥

- 1 So Kb. Lp, and VMK read इति त एतानि स्क्लान्यपश्यन् यद्देवा देवहेळवं यददी-व्यन्तृरामहमायुर्ते विश्वतो दधदिखेतैराज्यं जुहुत.
- 2 So Lp. VMK अजुहुबु॰
- 3 So Ms. may be द्धत्
- 4 So Kb and Lp. VMK. हिरएमया
- 5 So Lp. Kb. ऋजिरभूत्वा
- 6 Lp श्वेव. Kb श्वेन
- 7 Lp. आगडस्ता
- 8 Lp. एवा
- 9 Kb. पुनीति

- 10 Lp. दीन्तित एतैः सददि जुहोति. VMK दीन्तित एतैः सदिध
- 11 Cp. 1
- 12 Lp. मासान्
- 13 Omitted in Lp.
- 14 Lp. रात्री दीचितो
- 15 Lp. and VMK. दादशमासाः संवत्सरः
- 16 Lp. तस्य तन मांस॰
- 17 So Lp and VMK. Kb. यवागू
- 18 VMK. ब्र्याचदि मन्येतोपदस्यामीत्योदनं
- 19 VMK. घृतमित्यनुत्रतयेदा॰

[महापापापनुस्यर्थं कृष्माण्डानि यजेद् द्विजः । कृतव्रतः पौर्णमास्यां दर्शे वा प्रातरेव हि ॥ पयो यवागूमामिचां द्विजातीनां व्रतं क्रमात् । नवां स्थालीं समाहृत्य तस्यां पायसमाश्रयेत् ॥ देवतास्तेन यष्टव्या ऋचो होम्या जपेत च । कृष्माण्डानि जपेन्नित्यं जुहुयाद्दर्शपूर्णयोः ॥ सकुजप्त्वा शिवं शश्र शिवसंकल्पमेव च । पापी पापादिनिर्मुकः शुद्धात्मा स्वर्गमाप्नुयात् । प्रायश्चित्तानि हुत्वाथ द्विजाञ्छक्कचा प्रपूजयेत् ॥ ]

॥ इति कृष्माएडब्राह्मण्म् ॥

### पावमान्यब्राह्मणम् \* ॥ २१ ॥

श्रों त्वं सोमासि धारयुर्मन्द्र श्रोजिष्ठो श्रध्वरे ।
पवस्त मंहयद्रियः ।। १ ॥
त्वं सुतो नृमादनो दधन्वान् मत्सिरिन्तमः ।
इन्द्राय स्रिरिन्धसा ॥ २ ॥
त्वं सुष्वाणो श्रितिस्यर्प किनकदत् ।
द्यमन्तं शुष्ममुत्तमम् ॥ ३ ॥
इन्दुर्हिन्वानो श्र्षित तिरोवाराणयव्यया ।
हिर्वाजमिकदत् ॥ ४ ॥
इन्दो व्यव्यम्पिस विश्रवांसि वि सौभगा ।
वि वाजान्त्सोम गोमतः ॥ ४ ॥
श्रा न इन्दो शतिवनं रियं गोमन्तमिश्वनम् ।
भरा सोम सहस्रिणम् ॥ ६ ॥

\* Lp. begins त्रों त्वं सोमासि द्वातिंशाद् भारद्वाजः करयपो गोतमोऽत्रिविश्वामित्रो जमदिमविसिष्ठः पवित्रो वसिष्ठो वोभौ वा । वितानास्तिसः । पौष्णो यत्ते पवित्रमामेयी सावित्र्यप्रिसावित्री वैश्वदेवी । पवस्व सोमिति षोडशान्तरा । तिस्रो द्विपदाश्चिशी पुर उष्णिक् सप्तविश्वमनुष्टुबन्से च । पवमान्यध्येतृस्तुतिः जगतीमूर्ध्वं प्रागुशनसः । For this cf. RV. 9. 67.

1 Lp. पवसोमंहियद्रविः

2 Lp. नृपादनो

3 H, मुषाणो

4 Lp. हिन्दु हिन्वानो

5 Lp. हरिर्वाणम॰

6 Lp. विश्रयांस

पवमानासं इन्दवस्तिरः पवित्रमाशवः। इन्द्रं यामेभिराशत ॥ ७ ॥ ककुहँस्सोभ्यो रस इन्दुरिन्द्राय पूर्व्यः । त्रायुः <sup>४</sup> पवतं श्रायवे ॥ ⊏ ॥ हिन्वन्ति स्रमस्रयः पवमानं मधुरचुतम् । श्रभि गिरा समखरनुं ॥ ६॥ श्रविता नो श्रजाश्वः पूषा यामनिं यामनिं। त्राभत्तत् कन्यासु<sup>?</sup> नः ॥ १० ॥ श्रयं सोमः<sup>13</sup> कपर्दिने घृतं नैं पवते मधु । त्राभचत् कन्यासु<sup>°°</sup> नः ॥ ११ ॥ वाचो जन्तः कवीनां पवस्व सोम धारया । देवेष रत्नधा असि ॥ १२ ॥ त्रा कलशे ध धावति रयेनो वर्म वि गाहते। अभि द्रोणा कनिकदत्।। १३॥ परि प्र सोम ते रैंसोऽसर्जि कलशे सुतः। श्येनो न तक्रो अर्षति ।। १४॥ पवस्व सोम मन्दयिन्नन्द्राय मधुमत्तमः ॥ १५ ॥ असुग्रन् देववीतये वाजयन्तो रथा इव ॥ १६ ॥ ते सुतासो मदिन्तमाः शुक्रा वायुममृत्रत ।। १७॥

Lp. पवमानः स. H पवमानस.
 Lp. स्थिरः

3 Lp. ककूह:

4 Lp. श्रायु

5 Lp. पवन

6 Lp. हिएवन्ति

7 H. उश्रयः

8 Lp. पवमानः

म. मधुः चुतम्
 Lp. समस्वरम्

11 Lp. यामुनि यामुनि

12 Lp. •स्वनः

13 Lp. and H. सोम कपर्दिने

14 Lp. घृतन्नः

15 Cp. 18

16 Lp, कर्णेषु H, कालशेषु

17 Lp. omits रसो

18 Lp. उक्को

19 Lp. आर्षति

20 Lp. reads पवस्त्र सोम मन्दयन्निन्द्राय

प्राव्णा तुन्नो अभिष्दुतः पितृतं सोम गच्छिति ।
दघत् स्तोत्रे सुनीर्यम् ॥ १८ ॥
एष तुन्नो अभिष्दुतः पितृत्रमित गाहते ।
रच्चोहा वारमव्ययम् ॥ १८ ॥
यदन्ति यच दुरके भयं विन्दति मामिह ।
पत्रमान वि तञ्जहि ॥ २० ॥
पत्रमानः सो अद्य नः पितृत्रेण विचर्षणिः ।
यः पोता स पुनातु नः ॥ २१ ॥
यचे पितृत्रमिच्यमे विततमन्तरा ।
ब्रह्म तेन पुनीहि नः ॥ २२ ॥
यचे पितृत्रमिच्वदमे तेन पुनीहि नः ।
ब्रह्मसैवैः पुनीहि नः ॥ २३ ॥
उभाभ्यां देव सित्रतः पितृत्रेण सवेन च ।
मां पुनीहि विश्वतः ॥ २४ ॥

श्रों श्रस्य पावमानीसूकस्य गायत्रीच्छन्दः । सप्तर्षयो देवताः । पाठे विनियोगः । पाठकस्तु श्रर्थैः ।

> त्रों त्रिभिष्ट्वं देवसवितर्विष्टिंस्सोम धातृभिः"। त्राप्रे दचें पुनीहि मां ॥ १॥ अनुष्टुप् छन्दः।

मधुमत्तमः । श्रस्रप्थन्देववीतये ॥ १६ ॥ वाजधन्तो रथा इव । ते खतासो मदिन्तमा शुका वायुमसञ्चत ॥१७॥ H. materially agrees with this.

- 1 Lp. तुनों
- 2 Lp. यदन्ते
- 3 Lp. and H. यश्च
- 4 H. पवमानीःसी.
- 5 Lp. या पूता

6 H. ₹:

7 Lp. 'मन्तर:

8 Lp. तेनः

- 9 Lp. omits this stanza.
- 10 So the Mss. May be पाठकस्य श्रेयः
- 11 So Lp. and H. RV has धामिंगः
- 12 So Lp. and H. RV. 9, 67, 26 reads दचै:

13 So Lp. and H. RV. 9. 67. 26 has नः

पुनन्तु मा देवजनाः पुनन्तु वसवो धिया ।
विश्वे देवाः पुनीत मा जातवेदः पुनीहि मा ॥ २ ॥
हे गायत्रीच्छन्दः ।
प्र प्यायस्व प्रस्यन्दस्व सोम विश्वेभिरंशुभिः ।
देवेभ्य उत्तमं हिनः ॥ ३ ॥
उपित्रयं परिपूतं युवानमाहुतीवृधम् ।
ग्रान्म विभ्रतो नमः ॥ ४ ॥
ग्रान्म विभ्रतो नमः ॥ ४ ॥
श्राक्ष्यन्दः ।
ग्रास्तुश्चिदेव देव सोम ॥ ४ ॥
हे श्रतुष्टुप् छन्दः ।
यः पावमानीर्ष्येत्यृपिभिर्संभृतं रसम् ।
सर्वे स पूतमश्राति स्वदितं मातरिश्चना ॥ ६ ॥
पावमानीर्यो अध्येत्यृपिभिरसंभृतं रसम् ।
तस्मै सरस्वती दुहे चीरं सिप्भिधृदकम् ॥ ७ ॥

त्रों सप्तर्षयो विसष्ठ ऋषिर्वानुष्टुप् छन्दः । त्रिष्टुब् वा । देवाः सोमो देवता वा । पाठे विनियोगः ।

> पावमानीः स्वस्त्ययनीः सुदुघा हि घृतरच्युतः । ऋषिभिः संभृतो रसो ब्राह्मगोष्यमृतं हितम् ॥ = ॥ पावमानीर्दिशन्तुं न इमं लोकमथो अग्रुम् ।

1 Lp. जातवेदाः H. जातवेद

2 H. #:. Cf. KS. XXXIII. 2:102. 4-5.

3 Lp. प्राप्या •

4 So Lp. RV. 9.67, 29 has पनिप्रतं

5 Lp. and H. श्रलायस्य

6 Lp. and H. परशुश्रनाश

7 Lp. •रध्येत् ऋषिभिः

8 Cp. (for 6-10) SV. II. 1-5. Benfey's ed. p. 110. For 8-12 cf. TB. 1. 4. 8.
4-6. From 8 to the las cf. RV. khila

9 Cf. 5

10 RVKh. रचुत.

11 H. दधन्तु

कामान्त्समध्यन्तु नो देवेदेंवीः 'समाहताः ।। १।।
येन देवाः पिनेत्रेणात्मानं पुनते सदा ।
तेन सहस्रधारेण पवमानः "पुनातु मा ॥ १०॥
प्राजापत्य पिनेत्रं शतोद्यामं हिरण्ययम् ।
तेन ब्रह्मविदो वयं पूतं ब्रह्म पुनीमहे ॥ ११॥
इन्द्रस्सुनीत्या सह मा पुनातु सोमस्त्वस्त्या वरुणः समीच्या ।
यमो राजा प्रमृणाभिः ' पुनातु जातवेदा ऊर्जयन्त्या पुनातु ॥१२॥
श्रों ऋष्यस्तु तपस्तेपुः सर्वे सर्वजिगीषवः ।
तपसस्तपसोप्रयन्तु पावमानीऋचोऽब्रवीत् ॥ १॥
यन्मे गर्मे वसतः पापमुग्रं यज्जायमानस्य च किश्चिद्वय्यत् ।
जातस्य च यचापि च वर्धतो मे तत्पावमानीभिः पुनामि ॥ २॥
माता पित्रोयित्र कृतं वचो मे यत्स्थावरं जङ्गममावभूव ।
विश्वस्य तत् प्रहृषितं वचो मे तत्पावमानीभिरहं पुनामि ॥ ३॥
गोहात्तस्कराद्धा स्त्रीवधाद्यच किल्विषम् ।
पापकं च चरग्रेभ्यस्तत्पावमांनीभिरहं पुनामि ॥ ४॥

1 Cf. SV. II. 5, 2-4; TB, 1, 4, 8, 5,

2 RVKh. समाहिताः. TB. 1, 4. 8. 5 समामृताः

3 RVKh, पावमान्यः पुनन्तु माम् SV.II, 5. 2. 6 पावमानीः पुनन्तु नः; TB. 1, 4. 8. 5. पावमान्यः पुनन्तु मा.

- 4 Lp. प्रजापत्यं; cf. TB. 1. 4. 8. 6.
- 5 Lp. शतोद्यमं H. शतोध्यामं
- 6 RVKh. हिरएमयम् Cf. TB. 1. 4. 8. 6.
- 7 Lp, खनीला. Cf, RVKh, and TB. 1, 4, 8, 6.
- 8 Lp. सहसा
- 9 Lp. खस्त्यः
- 10 Lp. समीश्या

- 11 Lp. प्रमृनाभिः
- 12 For variations, cf. RVKh. and TB. 1, 4, 8, 6
- 13 Lp. ऋषयस्तुद्पस्तापे
- 14 RVKh. खर्गजि॰
- 15 Lp. तपसस्तपसो ध्यायन्तु पवमाने ऋचो भवेत्॥
- 16 Lp. पावमानेभि०
- 17 Lp. मातापित्र्यो
- 18 Lp. चतं
- 19 Cf. 1
- 20 RVKh, तस्करत्वाद्
- 21 Cf. 1.

त्रह्मत्रधात् सुरापानात् सुवर्णस्तेयाद् वृषिलगमनमेथुनसंभवात् । गुरोर्दाराभिगमनाच तत्पावमानीभिरैहं पुनामि ॥ ५ ॥ बालघ्नान् मातृपितृवधाद् भूमितस्करात् सर्ववर्णगमनमेथुनसङ्गमात् । पापेम्यश्च प्रतिग्रहात् सद्यः प्रतिहरन्ति सर्वदुष्कृतं तत्पावमानीभिरहं पुनामि ॥ ६ ॥

क्रयविक्रयाद् योनिदोषाद् भन्नाद् भोज्याप्रतिग्रहात् ।

ऋसंभोजनाचापि नृशंसं तत्पावमानीभिरहं पुनामि ॥ ७ ॥

दुर्यष्टं दुरधीतं पापं यचाज्ञानतः कृतम् ॥ ॥

ऋयाचिताश्चासंयाज्यास्तत्पावमानीभिरहं पुनामि ॥ = ॥

ऋतस्य योनयोऽमृतस्य धाम विश्वा देवेभ्यः पुण्यगन्धाः ।

ता न श्चापः प्रहरन्ति पापम् ।

शुद्धा गच्छामि सुकृतां लोके तत्पावमानीभिरहं पुनामि ॥ ६ ॥

पावमानीः स्वस्त्ययनीर्याभिर्गच्छिति नन्दनम् ॥

पुण्यांश्च भन्नान् भन्नयत्यमृतत्वश्च गच्छिति ॥ १० ॥

पावमान्यं परं ब्रह्म शुक्रं ज्योतिः सनातनम् ।

पितृंस्तस्योपतिष्ठन्ति चीरं सर्पिर्मधृदकम् ॥ ११ ॥

पावमानीः पितृन्देवान्ध्यायद्यश्च सरस्वतीम् ।

पितृंस्तस्योपतिष्ठति ते चीरं सर्पिर्मधृदकम् ॥ १२ ॥

- 1 RVKh. स्वर्ण
- 2 RVKh. वृषलीगमनमैथुनसंगमात्
- 3 Cf. 1.
- 4 Lp. मातापित्र्योर्वधात्
- 5 Lp. भूमितत्सरात्
- 6 Lp. प्रतिप्रहं
- 7 Lp, प्रहरन्ति RVKh. प्रहरति
- 8 Lp. भद्याद्
- 9 RVKh. भोज्यात् प्रति॰
- 10 RVKh, ०ज्ञानतोऽकृतम्

- 11 Lp. श्रयाचित्तासंयाज्या
- 12 So Lp. RVKh and H. प्रवहन्तु
- 13 So Lp. लोकम् H. RVKh. सुकृतामु लोकं
- 14 So Lp. RVKh. नान्दनम्
- 15 Lp. भच्यान्
- 16 So Lp. and H. RVKh. पावमार्क
- 17 RVKh. ॰पतिष्ठेतत्
- 18 So Lp. and H. RVKh. पावमानं
- 19 So Lp. RVKh. ऋषींस्तस्थोपवर्ते तत्

श्रमुकस्यामुकगोत्रस्य श्रनेन पावमानेन सूक्तेन परा तृप्तिरस्तु स्वर्गप्राप्तिरस्तु पुष्पवृद्धिरस्तु पराच्चयतृप्तिरस्तु । पावमानीमन्त्राः सपरिवाराः सानुचराः गाथा नारायणाः सोमास्तृष्यन्तु तृष्यन्तु ।।

॥ इति पावमान्यत्राह्मणम् ॥

# ॥ पुरुषमेधः ॥

# ॥ पुरुषस्य नारायणस्यार्षम् ॥

श्रों नमो नारायणाय । श्रथ पुरुषसूकं लिख्यते ।
श्रों ध्येयः सदा सवितृमण्डलमध्यवर्ती
नारायणः सरसिजासनसन्निविष्टः ।
केयूरवान् कनककुण्डलवान् किरीटी
हारी हिरणमयवपुर्शृतराङ्कचकः ॥
शान्ताकारं भुजगशयनं पद्मनामं सुरेशम्
विश्वाधारं गगनसहशं मेघवर्णं शुभाङ्गम् ।
लद्दमीकान्तं कमलनयनं योगिभिध्यानगम्यम्
वन्दे विष्णुं भवभयहरं सर्वलोकैकनाथम् ॥
श्रानुष्टुभस्य सूकस्य त्रिष्टुबन्तस्य देवता ।
विश्वात्मा पुरुषः साज्ञाहिषनीरायणः स्मृतः ॥

सहस्रशीर्षा षोडश नारायणः पौरुषिमिति शेषशायिनमत्यथर्वणस्य पुरुषमेधः पुरुषस्य नारायणस्येकोनानुष्टुप् चतस्रो उन्त्या वै दाहयज्ञेन । अद्भयसिष्टुप् प्रजापितश्चरित षद्धनां वासुदेवस्य त्रिष्टुवाद्या द्वे पञ्चम्यन्ताश्शेषमानुष्टुभं सरिता- क्काश्यपीनां सरितो यज्ञकीर्तिमिच्छमानानां हिरण्यगर्भेति बज्जोना द्वादशी त्रिष्टुप् महान्त्या च त्रयोदशी जगती ।

<sup>\*</sup> Cp. RV. 10. 90; VS. 31; SB 13. 6. 12; TA. 3, 13.

सहस्रशीर्षेति मन्त्रस्य षोडशर्चस्य सूक्तस्य प्रजापितः षोडशर्चस्य चेत्तस्य नारायणः । सहस्रशीर्षेति विष्णुमन्त्रस्य नारायण् ऋषिः पुरुषो देवता अनुष्टुप् छन्दः होमे विनियोगः ॥

सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राचः सहस्रपात् । स भूमिं विश्वतो चृत्वात्यतिष्ठदशाङ्कलम् ॥ १ ॥ पुरुष एवेदं सर्वे यद् भूतं यच भन्यम् । उतामृतत्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहति ॥ २ ॥ एतावानस्य महिमातो ज्यायांश्च पुरुषः। पादोऽस्य विश्वा भृतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि ॥ ३ ॥ त्रिपादर्ध्व उदैत पुरुषः पादोऽस्थेहाभवत् पुनः । ततो विष्वङ् व्यक्रामत् साशनानशने अभि ॥ ४ ॥ तसाद् विराडजायत विराजो अधि पूरुपः। स जातो अत्यरिच्यत पश्चाद् भूमिमथो पुरः ॥ ५ ॥ यत्प्ररुपेण हविषा देवा यज्ञमतन्वत । वसन्तो ऋँखासीदाज्यं ग्रीष्म इध्मः शरद्धविः ॥ ६ ॥ तं यज्ञं वर्हिषि प्रौचन् पुरुषं जातमग्रतः । तेन देवा अयजन्त साध्या ऋषयश्च ये ॥ ७॥ तसाद्यज्ञात् सर्वहुतः संभृतं पृषदाज्यम् । पशूंस्ताँश्रक्रिरे वायव्यानारएयान् ग्राम्याश्च ये ॥ ८ ॥ तसाद्यज्ञात् सर्वहुत ऋचः सामानि जि्तरे। छन्दांसि जिन्नरे तसाद्यजुरतसादजायत ॥ ६ ॥ तसादश्वा अजायन्त ये च के चोभयादतः ।

<sup>1</sup> VS. 31. 2 भाव्यम्

<sup>2</sup> TA, 3, 12, 2, अभवात्

<sup>3</sup> VS. 31, 14 वसन्तोऽस्यासी०

<sup>4</sup> The order of stanzas differs in TA, from RV and VS.

<sup>5</sup> Other texts have चके

<sup>6</sup> RV. 10. 90. 10 ये के चोभयादतः; VS. 31. 8 agrees with it. TA. 3. 12. 5. येके चौभयादतः

गावो ह जिज्ञरे तस्मात्तसाञ्जाता अजावयः ॥ १० ॥ यत्पुरुषं व्यद्धः कतिधैनमकल्पयन् । मुखिङ्किमस्यासीत् कौ बाहू का ऊरू पादा उच्येते ।। ११॥ ब्राह्मगोऽस्य मुखमासीद् बाह् राजन्यः कृतः । ऊरू तदस्य यद्वैश्यः पद्म्यां शुद्रो अजायत ॥ १२॥ चन्द्रमा मनसो जातश्रद्धषोरधि सूर्यः । नसोर्वायुश्रं प्राणश्च मुखादियरजायतं ।। १३।। नाभ्या त्रासीदन्तरित्तं शीर्ष्णो द्यौः समवर्तत । पद्भ्यां भृमिर्दिशः श्रोत्रात्तथा लोकाँ अकल्पयन् ॥ १४ ॥ सप्तास्यासन् परिधयितः सप्त समिधः कृताः । देवा यद्यज्ञं तन्वाना अवध्नन् पुरुषं पशुम् ॥ १५ ॥ वेदाहमेतं पुरुषम्महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्तात् । सर्वाणि रूपाणि विभज्य धीरो नामानि कृत्वाभिवदन्यदास्ते ॥ १६॥ धाता पुरुस्ताद्यमुदाजहार शकः प्रविद्वान प्रदिशश्वतस्रः। तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्था श्रयनाय विद्यते ॥ १७ ॥ यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् । तेह नाकं महिमानः "सचन्त "यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः ॥ १८॥

- 1 RV. VS. and TA. read कतिथा व्य-कल्पयन्.
- 2 RV. has मुखं किमस्य की बाहू का ऊरू पादा उच्येते; VS. has मुखं किम-स्यासीत् किं बाहू किमूरू पादा उच्येते, while TA reads मुखं किमस्य की बाहू कावृरू पादाबुच्येते.
- 3 RV. 10. 90. 13 has चत्तोः सूर्यो अजा-यत with which VS, and TA, agree.
- 4 RV, 10, 90, 13 has मुखादिन्दश्चामिश्च प्राणाद्वायुरजायत with which TA. agrees, VS. 31, 12 reads श्रोत्राद्वायुश्च

प्राग्रश्च मुखादिमरजायत.

- 5 TA, 3, 12, 7 runs:—
  वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसस्तु
  पारे।
  सर्वाणि रूपाणि विचिन्त्य धीरो नामानि
  कृत्वाभिवदन् यदास्ते॥
- 6 TA. 3. 12. 7 runs:—
  तमेव विद्वानमृत इह भवति नान्य: पन्था
  त्रयमाय विद्यते ॥
- 7 cf. R.V. 10. 90, 16 तेह नाकं महिमान: सचन्त for which TA. 5. 12. 7 reads ते-सचन्ते; Ms.-माना:।

श्रद्भ्यः सम्भृतः पृथिन्या रसाद्विश्वकर्मणः समवर्तताधि । तस्य त्वष्टा विद्धदूपमेति तन्मर्त्यस्य देवमाजानमग्रे ॥ १६॥

॥ इति पूर्वनारायणम् ॥

श्चद्भ्यः सम्भूतः पृथिन्यै रसाच । विश्व-कर्मगाः समवर्तताथि । तस्य त्वष्टा विद्ध-दूपमेति तत् पुरुषस्य विश्वमाजानममे ॥

<sup>1</sup> Cp. Apś 16, 29, 2; VS. 31, 17; KS. 39, 2; MS. 2, 7, 15; KŚS. 21, 1, 17, TA. 3, 13, 1 runs:—

### ॥ अथोत्तरनारायणम् ॥

श्रों प्रजापतिश्वरित गर्भे श्रन्तरजायमानो बहुधा विजायते।
तस्य योनिं परिपश्यन्ति धीरास्तिस्मिस्तिष्ठन्ति भ्रवनानि विश्वा ॥ १ ॥
वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णन्तमसस्तु पारे ।
तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय ॥ २ ॥
यो देवेम्य श्रातपित यो देवानां पुरोहितः ।
पूर्वो यो देवेम्यो जातो नमो रुचाय ब्राह्मये ॥ ३ ॥
रुचं ब्राह्मयं जनयन्तो देवा श्रग्ने यदब्रवन् ।
यस्त्वेवं ब्राह्मणो विद्यात्तस्य देवा श्रसन् वशे ॥ ४ ॥
श्रीश्रं ते लच्मिश्र ते पत्न्या श्रहोरात्रे पार्श्वे नचत्राणि रूपमिश्वनौ व्यात्तम् ।
इष्णं म इषाणासं म इषाण सर्वलोकं म इषाण ॥ ४ ॥

- 1 Cp. VS. 31. 19; AV. 10. 8. 13 Ap\$S. 20. 20 9; M\$S 9. 2. 5. TA. 3. 13. 1 which runs:—
  प्रजापतिश्वरित गर्भे श्वन्तः । श्रजायमानो बहुधा विजायते । तस्य धीराः परिजानन्ति योनिं मरीचीनां पदिमिच्छन्ति वेधसः ॥
- 2 Cp. VS. 31, 11; TA, 3, 12, 7; 13, 1; Svet. Up. 3, 8.
- 3 Cp. VS. 31, 20; TA, 3, 12, 2, In

- the MS. त्रातपतियों is evidently wrong.
- 4 VS. 31, 21, and TA, 3, 13, 1, read बाह्म, अनुवन and यस्त्वेचं.
- 5 Cp. VS. 31. 22. TA. 3. 13. 1 which runs:— हीश्व ते लच्मीश्व पत्न्यौ । त्र्यहो- रात्रे पार्श्वे । नच्चत्राणि रूपम् । त्रश्विनौ व्यात्तम् । इष्टं मनिषाण त्र्रामुं मनिषाण । सर्वं मनिषाण ॥ Hs. इष्णं may be इष्टं।

तदेवाभिस्तद् वायस्तत्स्र्यस्तद् चन्द्रमाः। तदेव शुक्रं तद् ब्रह्म तदापस्तत् प्रजापतिः ॥ ६॥ सर्वे निमेषा जिन्नरे विद्युतः प्ररुपादि । कलाः काष्टा मुहूर्ताश्राहोरात्राणि सर्वशः ॥ ७ ॥ अर्धमासाँ मासा ऋतवः परिवत्सराः। स त्रापस्सुद्वे उमे इमे अन्तरित्तमथो स्वः ॥ ८॥ नैनमुर्ध्वं न तिर्यश्चन मध्ये परिजग्रभ। न तस्येशे कश्चन यस्य नाम महद्यशः ॥ ६॥ न संदशे तिष्ठति रूपमस्य न चत्तुषा पश्यति कश्चनैनम्। हृदा मनीषा मनसाभिगुप्तो य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥ १०॥ ऋतं चै सत्यं चामीद्वात्तपसोऽध्यजायत । ततो रात्रिरजायत ततः समुद्रो अर्गावः ॥ ११ ॥ समुद्रादर्णवादधि संवत्सरो अजायत। श्रहोरात्राणि विदधद्विश्वस्य मिषतो वशी ॥ १२ ॥ स्र्यीचन्द्रमसौ धाता यथापूर्वमकल्पयत् । दिवं च पृथिवीं चान्तरित्तमथो स्वः ॥ १३॥ **अद्भ्यः सम्भृतः पृथिव्या रसाद्विश्वकर्मणः समवर्तताधि ।** तस्य त्वष्टा विद्धद्रुपमेति तन्मर्त्यस्य देवमाजानमग्रे ॥ १४॥

<sup>1</sup> For variations cf. VS. 32, 1; TA. 10, 1, 2.

<sup>2</sup> For variations of, VS, 32, 2; TA. 10, 1, 2.

<sup>3</sup> TA, 13, 1, 2 runs;—
ग्रद्धमासा मासा ऋतवः संवत्सरश्च कल्पन्ताम् । स ग्रापः प्रदुषे उमे इमे ग्रन्तरिज्ञमथो सुवः ॥

<sup>4</sup> For variations cf. VS. 32, 2; TA.

<sup>10. 1, 2.</sup> 

<sup>5</sup> For variations cf. TA. 10. 1, 3; MahānU. 1. 11; KU. 6. 9; Švet U. 4. 20.

<sup>6</sup> For variations cf. RV, 10, 190, 1; TA, 10, 1, 13

<sup>7</sup> For variations cf. VS. 31. 17; KS.
39. 2; MS. 2. 7. 15; KSS. 21, 1. 17;
PG. 1. 14. 3;

#### ख्रों सरिताङ्काश्यपीनां सरितो यज्ञकीर्तिमिच्छमानानाम्<sup>3</sup>।

\* \* \*

वेनस्तत्परयद् धुवनस्य विद्वान् यत्र विश्वं भवत्येकनीडम् ।

यसिन्निदं सं च वि चैति सर्वं स श्रोतः प्रोतश्च विद्यः प्रजासु ॥ १५॥ प्रवेतदेयृतं सु विद्वान् गन्धर्यो नाम निहितं गुहा सत् । त्रीणि पदानि निहिता गुहासु यस्तानि वेद स पितुः पितासत् ॥ १६॥ सतो बन्धुर्जनिता स विधाता धामानि वेद सुवनानि विश्वा । यत्र देवा श्रमृतमानशानास्तृतीये धामन्नभ्येरयन्ते ॥ १७॥ परीत्य भूतानि परीत्य लोकान् परीत्य सर्वान् प्रदिशो दिशश्च । प्रजापतिः प्रथमजा ऋतस्यात्मनात्मानमुपसंविवेशः ॥ १८॥ परि धावापृथिवी वितते सद्य इत्वा परि लोकान् परि दिशः परि स्वः । ऋतस्य तन्तुं विततं विचृत्य तद्परयत्तदभवत्तदासीत् ॥ १८॥ सदसस्पतिमद्भुतं प्रयमिन्द्रस्य काम्यम् । सत् मेधामयासिषम् ॥ २०॥ यसादन्यो न पुरोऽस्ति जातो य श्राविवेश धुवनानि विश्वा । प्रजापतिः प्रजया संविदानः त्रीणि ज्योतींषि सचते स षोडशी ॥ २१॥ महति वृहत्प्रव्यक्षं समाप्तम ॥

1 After this follows KS, XL. 1

<sup>2</sup> TA. 10. 1. 3 runs:— वेनस्तत् पश्यन् विश्वा भुवनानि विद्वान् यत्र विश्वं भवत्येकनीडम् । यस्मिन्निदं सञ्च वि चैकं स श्रोतः प्रोतश्च विभुः प्रजासु ॥ Cp. also AV. 7. 1. 1; VS. 32. 8; Mahān U. 2. 3; ŚŚS. 15. 3. 8.

<sup>3</sup> For variations cf. VS. 32, 9; TA. 10, 1, 3, Mahān U, 2, 4.

<sup>4</sup> Ms नामानि For स नो बन्धुर्जनिता cf. VS. 32. 10; TA, 10. 1. 4; Mahān U. 2. 5. Our stanza seems to be a reminis-

cence of सती बन्धुमसति RV, 10, 129, 4; TB, 2, 4, 1, 10; TA, 1, 23, 2,

<sup>5</sup> For variations of, VS, 32, 11; TA, 10, 1, 4; MahānU. 2, 7.

<sup>6</sup> So Ms. For variations cf. RV. 1. 115.
3; MS. 4. 10. 2: 147. 4; TB. 2. 8.
7. 1; TA, 10. 1. 4; Mahān U. 2. 6.

<sup>7</sup> Cp. RV. I. 18. 6; VS. 32. 13; TA. 10. 1. 4; Mahān U. 2. 8; ŚŚS. 6. 13. 3.

<sup>8</sup> Cf. PB. 12, 13. 32; JB. 1, 205; \$\$\$. 9. 5. 1.

## ॥ लद्मीसूक्तम्\* ॥

यः शुचिः प्रयतो भूत्वा जुहुयादाष्यमन्बद्दम् । श्रियः पञ्चदशर्चेन्तु श्रीकामः सततं जपेत् ।।

हिरण्यवर्णामित्येतस्य पञ्चदशर्चस्य चिक्रीत कर्दम इन्दिरासुता ऋपयः। श्रीदेवता। श्राद्यास्तिस्रो उतुष्टुभः। एका प्रस्तारपंकिः। श्रीमहालद्मीप्रीत्यथें होमे विनियोगः। ध्यानम् श्रासीनां सरसीरुहम्। श्रों हिरण्यवर्णामेकोना श्रीभीगीवी श्रीरलद्मीव्नं श्रेय्यमानुष्टुभं वै शक्येन्तं हि साम्रेयी चतुर्थी प्रस्तारपंकिश्चिष्टुभौ पञ्चदश्युपरिष्टाद् बृहती श्रीपुत्रा परे षट्॥

हिरणयवणां हिरणीं सुवर्णरजतस्रजम् ।
चन्द्रां हिरणमयीं लच्मीं जातवेदो ममावह ॥ १॥
ताम्म त्रावह जातवेदो लच्मीमनपगामिनीम् ।
यस्यां हिरणयं विन्देयङ्गामश्रं पुरुषानहम् ॥ २॥
त्रश्चपूर्वां रथमध्यां हिस्तिनादप्रमोदिनीम् ॥
श्वियन्देवीस्रपह्वये श्रीमन्दिवी ज्ञषताम् ॥ ३॥
कांस्यसितां हिरण्यप्राकारामाद्रां ज्वलन्तीन्त्रप्तान्तर्पयन्तीम् ।
पन्ने स्थितां पन्नवर्णान्तामिहोपह्वये श्रियम् ॥ ४॥

<sup>\*</sup> Cf. RVKh.

<sup>1</sup> For this sūkta cp. RVKhila.

RVKh. सजाम्.
 RVKh. म श्रावह

<sup>4</sup> RVKh. •प्रबोधिनीम्

<sup>5</sup> RVKh, श्रीमादेवी

<sup>6</sup> RVKh, कांसोस्मितां

चन्द्रां प्रभासां यशसा ज्वलन्तीं श्रियंह्नोके देवजुष्टामुदाराम् । तां पद्मनेमिं शरणं प्रपद्ये अलच्मीमें नशतां त्वा वृणोमिं।। ५।। त्रादित्यवर्णे तपसोऽधिजातो वनस्पतिस्तव वृत्तोऽथ विल्वः । तस्य फलानि तपसा नुदन्तु मामान्तरायश्र वाद्या अलच्मीः ॥ ६ ॥ उपैत मान्देवसखः कीर्तिश्र मिणना सह । प्रादुर्भृतोऽसि<sup>\*</sup> राष्ट्रेऽसिन् कीर्तिं वृद्धिं दघातु<sup>६</sup> मे ॥ ७ ॥ ज्जुत्पिपासामलाज्येष्ठामलच्मीन्नाशयाम्यहम् । अभृतिमसमृद्धिश्व सर्वा निर्शुद मे गृहात् ॥ = ॥ गन्धद्वारान्दुराधर्षां नित्यपुष्टाङ्करीपिणीम् । ईश्वरीं सर्वभृतानां तामिहोपह्वये श्रियम् ॥ ६ ॥ मनसः काममाकृतिं वाचः सत्यमशीमहि । पशूनां रूपमन्नस्य मयि श्रीः श्रयतां यशः ॥ १०॥ कर्दमेन प्रजा भूत्वा मिय सम्भव कर्दम। श्रियं वासाय में कुले मातरं पद्ममालिनीम् ॥ ११ ॥ श्रापः सवन्तं सिग्धानि चिक्कीत वस मे गहे। निचदेवीम्मातरं श्रियं वासाय" मे कुले ॥ १२ ॥ त्रार्द्री पुष्करिणीं पुष्टीं पेज्जलां पद्ममालिनीम् । स्र्यां हिरएमयीं लच्मीञ्चातवेदो ममावह ।। १३।। तसाँ श्रावह जातवेदो लच्मीमनपगामिनीम्। यस्यां हिरएयं प्रभूतं गावो दास्योऽश्वी विन्दये पुरुषानहम् ॥ १४॥

1 RVKh पश्चिनीमीं 2 RVKh. नश्यतां त्वां वृर्णे.

3 RVKh. ममान्तरायाश्व

4 Lp. प्रातर्भूतो : RVKh • र्भूतोसुराष्ट्रे

5 RVKh. कीर्तिमृद्धि

6 RVKh ददाव

7 RVKh, ॰माकूतं

8 RVKh, भूता 9 RVKh. वासय 10 RVKh, सजन्त

11 Cf. 9.

12 RVKh. YE

13 RVKh. चन्द्रां

15 RVKh. तां म आवह

16 RVKh. ॰श्वान विन्देयं. Lp. ॰श्व may

be emended to व्या; व्यं or व्यान.

यं त्रानन्दं समाविशदुपादावन्विभावस्व ।
श्रियः सर्वा उपासिष्व चिक्नेतं वस मे गृहे ॥ १५ ॥
कर्दमेन प्रजाः सृष्टाः सम्भूतिङ्गमयामसि ।
त्राद्धादुपगाद्येषाङ्कामान्त्संसृज्महे ॥ १६ ॥
जातवेदः पुनीहि मां रायस्पोपश्चं धारयं ।
त्राप्तिमां तस्मादेनसो विश्वान्मुञ्चत्वंहसः ॥ १७ ॥
त्रच्छानमित्रमहो देवो देवानग्ने वोचः सुमितं रोदस्योः ।
वीहि स्वस्ति सुन्तितं दिवो नृन् द्विषो श्रंहांसि दुरिता तरेम ।
तातरेम तवावसा तरिमं ॥ १८ ॥

॥ इति लद्मीसुक्तम्॥

<sup>1</sup> From this onwards is not found elsewhere.

<sup>2</sup> May be चिक्कीत

<sup>3</sup> Cf. above कर्दमेन प्रजा भूत्वा

<sup>4</sup> For this pada of. RV. 9, 67. 27; VS. 19. 39; KS. 38. 2; MS. 3. 11. 10.

<sup>5</sup> Cf. KS. 5. 1.

<sup>6</sup> Cf. KS. 38. 5; 106. 7; VS. 20. 14; MS. 3. 11. 10; 157. 2; TS. 1. 8. 5. 3; AV. 7. 6. 7. 2; TA. 2. 3. 1;

<sup>7</sup> Cf. RV, 6, 2, 11:—

अच्छा नो मित्रमहो देव देवानमे बोचः

सुमति रोदस्योः।

वीहि..... तरेम ॥

## ॥ हिरगयसूक्तम् ॥

श्रों श्रायुष्यं दश दाचायणायैकचीः सनकः सनातनः सनन्दनः सहसंज्ञस्स-मस्सुश्रीः सुवाक् सर्वे हिरण्यात्मस्तुतिः पञ्चम्यष्टमी नवम्यस्त्रिष्टुभः सप्तमी शाकरी श्राद्या चतुर्थी च ॥

त्रायुष्यं वर्चस्यं रायस्पोषमीद्भिदम् ।

इदं हिरएयं वर्चस्वंजीत्राय विश्वतादिमाम् ।। १।।

उचैर्वाजी प्रतनाषाद् सभासाहं धनज्ञयम् ।

सर्वास्समग्रा ऋद्धयो हिरएयेऽस्मिन्त्समाहिताः ॥ २।।

श्रुनमहाँ हिरएयस्य पितुर्नामेव जग्रम ।

तेन मां स्र्यत्वचमकरं पुरुषें प्रियम् ॥ ३॥

सम्राजं च विराजं चाभिष्टियी च मे ध्रुवा ।

लच्मी राष्ट्रस्य या मुखे तया मामिन्द्र संस्रुजं ॥ ४॥

श्रोः प्रजातं परि यद्धिरएयममृतं जज्ञे श्रीध मत्येषु ।

य एनँद्रेद स इदेनमहीति जरामृत्युभवित यो विभित्ते ॥ ४॥

यद्देद राजा वरुणो यदु देवी सरस्वती ।

इन्द्रो यद् वृत्रहा वेद तन्मे वर्चस आयुषे ॥ ६॥

\* Lp. p. 21.

1 Lp. वर्षस may be emended to ० स्वि or ० स्वत् ॰ RVKh. वर्षस्जीत्रायाविशता-द मां

2 So Lp. RVKh. ०वीजि

3 So Lp. RVKh. शुनमहं

4 So Lp. RVKh. पुरुमु त्रियम्.

5 Lp. संस्यज.

6 So Lp. RVKh. यज्ञे.

7 So Lp. RVKh. एतद्

न तद्रचांसि न पिशाचास्तरिन देवानामोजः प्रथमजं ह्येतत् । यो विभित्ते दाचायणा हिरएयं स देवेषु कृणुते दीर्घमायुः स मनुष्येषु कृणुते दीर्घमायुः ॥ ७॥

यदावध्नन् दाचायणा हिरएयं शतानीकाय सुमनस्यमानाः।
तन्न त्रावध्नामि शतशारदायायुष्माञ्जरदृष्टिर्यथासत्।। = ।।
घृताद्दुर्ज्ञप्तं मधुमत्सुपर्णं धनञ्जयं धरणं धारियष्णु ।
पृण्यक् सपतानधरांश्र कृएवदारोह मां महते सीभगाय।। ६।।
प्रियं मा कुरु देवेषु प्रियं राजसु मां कुरु ।
प्रियं विश्वेषु गोत्रेषु मिय धेहि रुचा रुचम्।। १०।।

॥ इति हिरएयसुक्तम् ॥

<sup>1</sup> RVKh, चराति.

<sup>2</sup> RVKh, प्रथमजं हो ३तत्

<sup>3</sup> So Lp. RVKh. चृतादुल्लुप्तं

<sup>4</sup> So Lp. RVKh. वरुणं

<sup>5</sup> So Lp. RVKh. ऋणक्

<sup>6</sup> So Lp. RVKh, सपलादधरांश्व

<sup>7</sup> RVKh, मां

#### ॥ आवाहनम्॥

त्रां त्वा वहन्तु हरयः सचेतसः श्रेतेरश्चेरिह केतुमद्भिः।
वाताजवेन वलविद्भर्मनोजवा यातु शीघ्रं मम रुद्राय हव्यम् ॥ ११ ॥
देवानां च ऋषीणां चासुराणां च पूर्वजम् ।
सहस्राचं विरूपाचं विश्वरूपं महादेवं शिवमावाहयाम्यहम् ॥ १२ ॥
श्रावाहयाम्यहं देवमीश्वरं पार्वतीपतिम् ।
व्यभासनमारूढं नागाभरणभूषितम् ॥
प्रीयतां यजमानस्य तुष्टो भूयाज्जगत्पतिः ।
शुक्रवर्णो महातेजाः शुक्रस्मग्दामभूषितः ॥
विरु: पुष्पं चरुश्चेव धूपोऽयं प्रतिगृह्यताम् ॥

॥ इति श्रावाहनम् ॥

1 This occurs in Lp, on p, 30, Cf. for this MS, 2, 9, 1:119, 3-6 which run:—
श्रा त्वा वहन्तु हरथः सुचेतसः श्वेतैरश्वेरिह केत्रसद्भिः।

वातजवैर्वत्तवद्भिर्भनोजवैरस्मिन् यहे मम हन्याय शर्व ॥ देवानां च ऋषीयां चासुरायां च पूर्वजम् । महादेवं सहस्राच्तं शिवमावाहयाम्यहम् ॥

### ॥ अथ यजुः ॥

देवा देवेषु श्रयन्ताम् ।

प्रथमा द्वितीयेषु श्रयन्ताम् । दितीयास्तृतीयेषु श्रयन्ताम् । तृतीयाश्रतृथेषु श्रयन्ताम् । चतुर्थाः
पश्चमेषु श्रयन्ताम् । पश्चमाः पष्टेषु
श्रयन्ताम् । पष्टाः सप्तमेषु श्रयन्ताम् ।
सप्तमा श्रष्टमेषु श्रयन्ताम् । श्रष्टमा
नवमेषु श्रयन्ताम् । नवमा दशमेषु
श्रयन्ताम् । दशमा एकादशेषु
श्रयन्ताम् । दशमा एकादशेषु
श्रयन्ताम् । देवास्तिरेकादशास्त्रयस्त्रिशा उत्तरे भवथोत्तरसत्त्वान उत्तरवर्त्मान उत्तरलच्माणो यङ्काम इदञ्जुहोमि स मे कामः समृद्धचतां
वयं स्याम पतयो रयीणाम् । श्रों
भूर्श्वः स्तः ॥

TB. 3. 11, 2. 1.

देवा देवेषु श्रयध्वम् । प्रथमा द्वितीयेषु श्रयध्वम् । द्वितीयास्तृतीयेषु श्रयध्वम् । तृतीयाश्चतुर्थेषु श्रयध्वम् । चतुर्थाः पञ्चमेषु श्रयध्वम् । पञ्चमाः षष्ठेषु श्रयध्वम् ॥ १ ॥

3. 11, 2, 2.

पष्टाः सप्तमेषु श्रयध्वम् । सप्तमा श्रष्टमेषु श्रयध्वम् । श्रष्टमा नवमेषु श्रयध्वम् । नवमा दशमेषु श्रयध्वम् । दशमा एकादशेषु श्रयध्वम् ।

देवास्त्रिरेकादशास्त्रिस्त्रयस्त्रिशाः उत्तरे भवत । उत्तरवर्त्मान उत्तर-सत्त्वानः । यत्काम इदं जुहोमि । तन्मे समृध्यताम्।वयं स्याम पतयो रयीगाम् । भूभ्रेवः स्वाहा ॥

दशास्त्रयश्च त्रिंशच त्रयश्च त्री च शता च त्रयश्च त्री च सहस्रा त इमं यज्ञमवन्तु ते मामवन्त्वनु व श्चारभेनुमारभवम् ॥

<sup>\*</sup> Lp. 10. 42.

<sup>1</sup> Cf. KS. XXXV. 6; 55. 3-5: देवा देवेषु श्रयन्तां प्रथमा द्वितीयेषु श्रयन्तां द्वितीयास्तृतीयेषु श्रयन्तां ये स्थ त्रय एका-

### ॥ यजुः ॥

शुच शुक् चोष्णा चोग्रा च भीमा च राष्ट्रा च बीभत्सा च वैशन्ता च शार्द्लाका चानिराका चामीवा चानाहुतिश्च निर्ऋतिरेतास्ते अग्ने वर्तिमती-स्तन्वस्ताभिस्तङ्गच्छ योऽस्मान् द्वेष्टि यं च वयं द्विष्मस्तमर्पय ॥

#### ॥ यजुः ॥

भवा शर्वा मृळ्तं माभियातं पशुपती भूतपती नमो वाम्।
प्रतिहितामायतां मा विस्नाष्टं मा नो हिंसिष्टं द्विपदो मा चतुष्पदः ॥१॥
श्रुने क्रोष्ट्रे मा शरीराणि कर्तमरिक्रवेभ्यो गृद्धेभ्यो ये च कृष्णा श्रविष्यवः।
मिच्चकाः पशुपते वयाँसि विघसे मा विदन्त ॥२॥
कन्दाय ते प्राणाय ते याश्र ते भवहेतवः।
नमस्ते उग्रकर्म सहस्राचामर्त्यं॥३॥
पुरस्ताचे नमः क्र्मींऽधरागुचरादनु।
श्रभिवर्गोहिवस्पर्यन्तरिचाय ते नमः॥ ४॥

\* Lp. pp. 43-44

3 Ms. विस्रष्टं

1 Ms. ०तमाभि०

4 Ms. ०च मर्ख.

2 Ms. हितामायतामा

5 So Ms.

Cf. AV. 11, 2.

भवाशर्वों मृडतं माभि यातं भूतपती पशुपती नमो वाम् । प्रतिहितामायतां मा विसाष्टं मा नो हिंसिष्टं हिपदो मा चतुष्पदः ॥१॥ शुने कोष्ट्रे मा शरीराणि कर्तमित्तक्कवेभ्यो गृप्पेभ्यो ये च कृष्णा अविष्यवः । मित्तकास्ते पशुपते वयांसि ते विघसे मा विदन्त ॥२॥

कन्दाय ते प्रागाय याश्व ते भव रोपयः।

नमस्ते रुद्र कृएमः सहस्राचायामर्ख ॥३॥

पुरस्ताते नमः कृएमः उत्तरादधरादुत ।

श्रभीवर्गाद्दिवस्पर्यन्तरिज्ञाय ते नमः ॥४॥

मुखाय ते पशुपते यानि चत्तूंषि ते भव।

त्वचे रूपाय संदशे प्रतीचीनाय ते नमः ॥॥॥

मुखानि ते पशुपते यानि चन्नुँपि ते नमः। त्वचे रूपाय संदशे प्रतीचीनाय ते नमः ॥ ४ ॥ अङ्गेभ्यस्त उदराय जिह्वायै दद्भ्यो गन्धाय घाणाय ते नमः। श्रहोरात्राणि विदधत प्रतीचीनाय ते नमः ॥ ६ ॥ श्रस्ना नीलकपर्दिने सहस्राचेण वाजिना । शर्वेगाध्वगद्यातिना तेन मा समरामसि ॥ ७॥ भव ईशे द्विपदो भव ईशे चतुष्पदः। भवो विश्वस्य राजति ॥ = ॥ भवाय गाव त्रोपधीरजीगुर्भवाय द्यावापृथिवी नमेते। स नो रुद्रः परि गो वृगाक्तु ॥ ६ ॥ मा नोभिमीस्त नमो अस्त्वसौ चतुर्नमोऽष्टकृत्वो भवाय। दशकृत्वः पशुपते नमस्ते ॥ १० ॥ योऽभियातो नि लयते त्वां रुद्ध नि चिकीर्षति । यो नः पश्चादति प्रयुङ्क्ते तं विद्वचस्र पदवीरिव ॥ ११ ॥ नमः सायं नमः प्रातर्नमो राज्या नमो दिवा । भवाय च शर्वाय चोभाभ्यामकरं नमः ॥ १२॥

Cf. AV. 11. 2.

श्रक्षेभ्यस्त उदराय जिह्वाया श्रास्याय ते ।
दद्भ्यो गन्धाय ते नमः ॥६॥
श्रक्षा नीलशिखएडेन सहस्राच्चेण वाजिना ।
रहेणार्धकघातिना तेन मा समरामि ॥७॥
स नो भवः परि वृण्कु विश्वत श्राप इवामः परि वृण्कु नो भवः ।
मा नोऽभि मांस्त नमो श्रस्त्वस्मै ॥=॥
चतुर्नमो श्रष्टकृत्वो भवाय दशकृत्वः पश्रुपते नमस्ते ।
तवेभे पश्च पश्चो विभक्का गावो श्रश्वाः पुरुषा श्रजावयः ॥६॥
यो३भियातो नि लयते त्वां रुद्र नि चिकीर्षति ।
पश्चादनु प्रयुट्चे तं विद्धस्य पदनीरिव ॥१३॥
नमः सायं नमः प्रातर्नमो राज्या नमो दिवा ।
भवाय च शर्वाय चोभाभ्यामकरं नमः ॥१६॥

#### ॥ यजुः ॥

श्रथ वायोरेकादश पुरुषस्यैकादश स्त्रीकस्य ॥ श्रों प्रश्राजमानानां रुद्राणां स्थाने स्वतेजसा भानि। व्यवजातानां<sup>3</sup> रुद्राणां स्थाने खतेजसा भानि । वासुकिवैद्यतानां रुद्राणां स्था०।। रजतानां रुद्राणां स्था०॥ परुषाणां ३ रद्राणां स्था० ॥ श्यामानां रुद्राणां स्था०॥ कपिलानां रुद्राणां स्था०॥ त्रतिलोहितानां रुद्राणां स्था०॥ ऊर्घानां रुद्राणां स्था०॥ श्रवपतन्तानां रुद्राणां स्था०॥ वैद्यतानां रुद्राणां स्थाने खतेजसा भानि ॥ त्रों भूर्श्ववस्तः रूपाणि वो मिथुनं मा वो मिथुनं रीद्वम् ॥

<sup>\*</sup> Lp. 45.

<sup>1</sup> Cf. TA. 1, 17, 1-2,

<sup>2</sup> TA. व्यवदातानां

<sup>3</sup> TA. परवाणां. Ms. पुरु०

<sup>4</sup> Omitted in TA.

श्रों प्रश्नाजमानानां कद्राणीनां स्थाने स्वतेजसा भानि।

च्यवजातानां कद्राणीनां स्था०॥

वासुकिवैद्यतीनां रुद्राणीनां स्था०॥

रजतानां रुद्राणीनां स्था०॥

रजतानां रुद्राणीनां स्था०॥

स्यामानां रुद्राणीनां स्था०॥

श्रातिलोहितानां रुद्राणीनां स्था०॥

श्रातिलोहितानां रुद्राणीनां स्था०॥

श्रातिलोहितानां रुद्राणीनां स्था०॥

श्रवपतन्तीनां रुद्राणीनां स्था०॥

वैद्यतीनां रुद्राणीनां स्था०॥

श्रो भूर्स्वस्तः स्त्रियो वो मिथुनं

मा वो मिथुनं रीद्वम्॥

<sup>1</sup> TA. प्रश्राजमानीनां

<sup>2</sup> TA. व्यवदातीनां

<sup>3</sup> The Ms. पुरुषायां. TA. परुषायां

<sup>4</sup> TA. रूपाणि

<sup>5</sup> TA. नो.

### ॥ गायत्रीब्राह्मणम् ॥

त्रों श्रीगणेशाय नमः। अथ गायत्रीत्राह्मणम् । ओं भूः स्वाहा। ओं भुवः। ओं स्वः। ओं भूर्भवः स्वः स्वाहा। ओं भूः स्वाहा। ओं भुवः। ओं स्वः। ओं पहः। ओं जनः। ओं तपः। ओं सत्यं स्वाहा। ओं तत्स-वितुर्वरेणयम्।

श्रों प्रातःकाले कुमारी कुमुद्किलकया जप्यमाला जपन्ती।
मध्याह्वे प्रौढरूपा विकसितवद्ना चारुनेत्रा विशाला।।
सन्ध्यायां वृद्धरूपा गलितकुचयुगा मुण्डमालां वहन्ती।
सा सन्ध्या पातु नित्यं हरिहरवदना ब्रह्मणश्चादिमुद्रा।।

त्रों अप्रये स्वाहेत्यिपः सर्वा देवता सौख्यं करोत्यसौ वा अप्रिः प्रीणा-ति । त्रों भ्रवः स्वाहेति भ्रवनानां पतय इत्यद्भुतं प्रीणाति । त्रों स्वः स्वाहेत्याप एष इमं लोकं जयतु । तेन सोमपः प्रीणाति । त्रों भूर्भुवः स्वाहे-त्यप्रिं सूर्यं ज्योतिष्मन्तं करोति । यजमानो वृष्यते । त्रों भूः स्वाहेति भूमिवैं

- \* This is based on a Ms. named गायती-त्राह्मण, No 6564, Lalchand Library,
  D. A. V. College, Lahore.
- 1 U reads after this प्रातःकाले कुमारी etc. with variants जप्यमालां, गलितकुचयुगी, and सा देवी दिव्यदेहा हरिहरवदना पातु नो ह्यादिमुद्रा. It goes on श्रों महाव्याहृतयः । प्रजापतेः । श्रों मृः
- लोकस्यानुष्टुप् । ककुमः पृथ्वी ऋषिः । विराट्।......ब्रह्म देवता होमे । विनियोगः । स्रों स्रमये स्वाहेत्सिमः etc.
- 2 After this U reads श्रों भूस्खाहेति भूमि वै उर्वन्तरिच्चम् । उर्वादीन्तेन श्रीणा-ति ।
- 3 U श्रद्भुतं तेन श्रीगाति
- 4 So U. Gb. अभिसूर्य

द्विपदश्रेव चतुष्पदस्तेन वृध्यते। श्रों श्रवः स्वाहेत्यन्तिर वं वायुर्वे देवतास्तेन वायवः प्रीणाति । श्रों स्वः स्वाहेति वाचो मे प्राणापानौ सम्राद् च प्रुषस्तेन प्रीणाति । श्रों महः स्वाहेति महां मनसां महां ल्लोकाञ्जयति । होतारं तेन प्रीणाति । श्रों जनः स्वाहेति जनानां जनपति जन्तूनामिमं लोकं तेन प्रीणाति । श्रों तपः स्वाहेति तपो वा श्रसावादित्यो द्वादशमासः । संवत्सर-स्तेन प्रीणाति । श्रों सत्यं स्वाहेति सत्यिमिति वरुणाचन्द्रमसौ नचत्राणि सप्तार्णवा स्तेन प्रीणाति । श्रों सत्यं स्वाहेति सत्यिमिति वरुणाचन्द्रमसौ नचत्राणि सप्तार्णवा स्तेन प्रीणाति । तेन सौ ख्यं करोति । यजमानो वृध्यते। सन्तत्य प्रजावत्या भवति । श्रविच्छिन्नं प्रदीयते य एवं वेद ।

#### इति महाव्याहृतित्राह्मण्म् ।।

श्रों गायत्री वेदधात्री शतमखफलदां सर्ववेदैकवेद्याम् । चिद्रूपां प्राणशिक्तपरमिशवपदं श्रीपदं नः करोतु । सर्वश्रेष्ठं पदं तत्सवितुरनुपदं ते वरेण्यं शरण्यम् । भर्गो देवस्य धीमहाभिद्धति धियो यो धियो वर्धते नः ॥

- 1 So U. Gb has द्विपदाश्चेव चतुष्पदास्तेन
- 2 So Gb, U reads ० त्यन्तरिक्तं वै वायु-देवतास्त्रेन
- 3 So Gb. U श्रीगान्ति.
- 4 So Gb. U चनुषोस्तेन
- 5 So Gb. U महामनसां
- 6 So Gb. U and Lp. जनपतेर्ज . Upto this is broken in Lp.
- 7 So U and Lp. Gb. असा आदिख
- 8 So U and Lp. Gb. वरुणो चन्द्रमसा
- 9 So Gb and U. Lp. सप्तार्णवास्तेन श्री-गुन्ति तेन सौख्यं करोतिः
- 10 So in Gb and U. Lp. श्रीग्रान्ति.
- 11 So Gb. U omits this and reads instead श्रों श्रस्य मन्त्रस्य जमदिविभीरद्वाज ऋषयः प्रजापतिर्देवता देवी बृहतेच्छन्दः

सर्वप्रायश्चित्तार्थहों में विनियोगः । It omits क्यों गायत्री वेदधात्री etc. Lp. reads इति व्याहतित्राह्मणम् । उत्तिष्ठाष्ट्रौ ब्राह्मणस्पत्थम् । उत्तिष्ठाष्ट्रौ ब्राह्मणस्पत्थम् । उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्पते देवयन्तस्ते महि उप प्रयन्तो महतस्सदानव इन्द्र प्राष्ट्रभेवा सचा त्वामिद्धि सहसस्पुत्र मस्ये उप ब्रूते धने हिते स्वर्धिय मरुत आस्वरव्यं दधीतयो व आचके । प्रेतु ब्रह्मणस्पतिः प्रदेव्येतु सूर्य ता अच्छानीरस्वर्थपंक्षिराधसं देवा यज्ञत्वयन्तु नः यो वाद्यते ददाति सुनरं स्वरृनं ते आचितिश्रवः तस्मा इळा स्वर्थी रामा यजामहे \* \* \* \* उरु ता महाधने नाभें अस्ति विश्रगः । श्रों अथ गायत्रीब्राह्मणम् । वक्तैः पश्चिमः भूषितां हिरहरब्रह्मादिभिः

चामः भूषिता हारहरत्रसादामः संस्तुतां त्रां तत्सिवतः । त्रां तत्सिवतिरितं तदादित्यः सिवता प्रसिवता प्रजया पशुषु प्रतितिष्ठति । वरेण्यमित्यिप्रवै वरिवः कृणोति । भगेति रश्मयः शतं सहस्मयुतं च प्रतनोति । देवस्य द्योतना परमः कामस्य । धीमहीति धीमान् विश्वस्य व्यामोति । धियो यो न इति श्रह्या रात्रिः सन्ध्याग्रुपयन्ति । प्रचोदयादिति प्रजापतिर्वा प्रजाग्रुपसृजति । पशुषु प्रतितिष्ठति । तस्माद् गायत्री चतुर्विशत्य-चरा भवति । सर्वस्याप्त्ये सर्वस्यावरुद्ध्यैनं ब्रह्मचारिणं शतं सहस्रमयुतं च प्रजावान् पश्रुमान् रियमानायुष्मन्तं करोति । तस्माद् गायत्री त्रायुरिव परमकामं गायत्र्याभिप्रतितिष्ठति य एवं वेद ।

#### ॥ इति गायत्रीब्राह्मण्म् ॥

त्रों देवाश्व वा असुराश्व संयत्ता आसंस्तान् गायज्यन्तरिष्ठदींजो वै वीर्यमनाद्यं परिगृह्य संवत्सरो वा वैनं सोऽन्तरातिष्ठचतुर्विशति गायज्या अचराणि चतुर्विशति संवत्सरस्यार्धमासास्ते विदुर्यतरान्वा इयसुपावत्स्यिति त इदं भविष्यन्तीति तां व्यह्वयन्तदाँ भीत्या सुरा आह्वयन् विश्वकर्मनिति देवाः सा नान्यतरंश्च नोपावतित ते देवा एतद्यज्ञरपश्यनोजोसि महोऽसि बलमसि आजोऽसि देवानान्धाम नामासि विश्वमिने विश्वायुः सर्वमिस सर्वा-युरिमभूरिति। सा देवानुपावर्तते । ततो देवा अभवन् परासुरा अभवनाग्नेय-

नानावर्णविभूषितां समुकुटां दोिभैः समन्ताद् वृताम् ।

हंसस्थां सुमनोरमां शुभफलां पापार्तिविध्वं-सिनीम

गायत्रीं परमाद्भुतामभयदां भेजे मुदा युक्ति-दाम्।

विविधमणिमयूखस्फीतकेयूरहारप्रवरकनककाश्चीकिकिनीकंकनाट्याम् ।
सकलभुवनरत्तासृष्टिसंहारकत्रीम्
निगमपरमगुद्यामाश्रये वेददात्रीम् ॥
अस्य मन्त्रस्य जमदिमभारद्वाज ऋषयः

विनियोगः ॥

1 Lp. वरिवं

2 So Gb. U and Lp. परमकामस्य

3 Lp. 羽高:

4 So Gb. U and Lp. गायत्र्यान्तराति॰

5 So VM. U and Lp. Gb. उपवत्स्यति

6 So Gb and Lp. U त

7 So U and Gb. Lp. तेदाभीत्यासुराह्वयन्

8 Gb. देवाः सा नान्यतरोश्च. U. VM. देवासा नान्यतरंश्च. Lp. देवा सानान्यतरंश्च

9 So U. VM. and Lp. Gb. तान्

10 So Gb. U and Lp. ॰मसि ?

11 So U and Lp. Gb. देवानुपवर्तत.

मष्टाकपालं निर्विपेद् श्रातृच्यवान् स्पर्धमानो वा तमासाद्यैतैर्येज्ञिभिरिममृश्वैदोजो वै वीर्यं संवत्सर त्रोज एव वीर्यं श्रातृच्यस्य वृङ्क्ते । स निर्वीर्यः पराभवति । सैषा गायत्री नामेष्टिरथो श्राहुः चेत्रस्य संवर्गः इति ॥

यस्या भूः पाददेशे वसति तदुपि खं गुदे स्वर्गछोके नाभौ मध्ये महाख्यो जन उरिस गतः कण्ठगामी तपश्च सत्यं मूर्ध्नीश्वराख्या त्रिगुणविरिहता निष्कछा सत्स्वरूपा। सा सन्ध्या पातु नित्यं हरिहरनिमता ब्रह्मणश्चादिमुद्रा।। श्रों घोराणां ब्राह्मणानि । प्रजापतेर्घोराणामार्पम् । श्रों द्रष्ट्रे नम इति।

- 1 So GB. and Lp. U, VMK ॰वान् वा
- 2 So U, VMK and Lp. Gb. तमासाद्य-स्तैर्य॰
- 3 So Gb and VMK. U ॰िमशेदो॰. Lp. रिममृषेदो॰
- 4 So U and Lp. Gb. and VMK नामिष्टरथो
- 5 So Gb. VMK and Lp. U चत्रस्य
- 6 Lp. and VMK give here इति गायत्रीब्राह्मराम.
- 7 After संवर्ग इति U reads:—
  दात्री च ऋषिः। गायत्रीच्छन्दः। विष्णुर्देवता। होमे विनियोगः। श्रों श्रथ घोराणामार्षत्राह्मणम् । श्रों घोराणामार्षम् ।
  ब्राह्मणानि प्रजापतिघोराणामार्षम् ।
  Lp.runs श्रों श्रथ द्रष्टृत्राह्मणं लिख्यते।
  श्रों घोराणामार्षम्। ब्राह्मणानि यजुर्नमस्कारः
  प्रजापतिर्वद्मणः । घोराणां यजुः। दधीच
  ऋषिः । गायत्रीच्छन्दः । विष्णुदेवता।
  पुजने विनियोगः।
- 8 This is not found in Lp at this place. U however gives this at the beginning of this brāhmaṇa. It runs:—

श्रों यस्या भः सुखरूपा सा देवी विश्वरूपा वितरतु विभवं वेदमूला पराख्या ॥ श्रों गायत्रीं त्रिजगन्तुतां दशभुजां केयूरहा-रान्विताम् वक्त्रैः पश्चविभूषितां त्रिनयनां सर्वायुधैस्सं-युताम् । हंसस्थां वृषवाहनां खगपतावानन्दितां मुक्ति-दाम त्रह्माविष्णामहेश्वरादिभिवृतां वन्दे त्रिरूपा-न्विताम ॥ श्रों पूर्वाह्वे भाति रक्ता हुतवहवदना इंसया-मध्याहे चापि शुक्का वृषवरवहना नागयज्ञो-कृष्णा चैवापराह्वे खगवरवहना शंखचकादि-हस्ता सा सन्ध्या पातु नित्यं हरिहरवदना ब्रह्मरूपा

श्रोजोऽसीति गायत्रीमावाहब्राह्मग्रम् ।

उत्तिष्ठ ब्रह्मएयनिप्रजापतेः । श्रोजेऽसीति

देवानामार्षम् । ऋों देवाश्व वा श्रसराश्व

त्रिकालम् ॥

स्रों द्रष्ट्रे नम उपद्रष्ट्रे नमोऽनुद्रष्ट्रे नम इत्यिष्ठवें द्रष्टा ब्रह्मणे उपद्रष्टा वायुरनुद्रष्टा तेभ्य एव नमस्करोति । ख्यात्रे नम उपख्यात्रे नमोऽनुख्यात्रे नम इति संवत्सरो वे ख्यातादित्यं उपख्याता चन्द्रमा अनुख्याता तेभ्य एव नमस्करोति । शृग्वते नम उपशृग्वते नम इति द्यावापृथिवीभ्यामेव नमस्करोति । सते नमोऽसते नम इति सदसद्भ्यामेव नमस्करोति । जाताय नमो जनिष्यमाणाय नम इति यज्ञायेव दिच्चणाये च नमस्करोति । भृताय नमो भविष्यते नम इत्युक्सामभ्यामेव नमस्करोति । चच्चुषे नमः श्रोत्राय नम इति यथायज्ञरेकविश्वतिकृत्वो नमस्करोति । चच्चुषे नमः श्रोत्राय नम इति यथायज्ञरेकविश्वतिकृत्वो नमस्करोति । पश्चतिवो द्वादशमासास्त्रय इमे लोका असा आदित्य एकविंश एष स्वर्गो लोकः स्वर्गस्य लोकस्य समष्टचे सर्वा एतर्ह्यतिस्मिन् देवता आशांसन्ती सामभिव्याहरिष्यंनतीत्यित्रः सर्वा देवता असा औदित्योऽनिर्यदेतिनमस्कारेरादित्यप्रपतिष्ठति सर्वाभिरेवैनं देवताभः समर्थयत्य-रस्त्रंवद्कारं अत्रादित्यप्रपतिष्ठति सर्वाभिरेवैनं देवताभः समर्थयत्य-रस्त्रंवद्कारं स्वर्थाः

ये ते पन्थानः सवितां पूर्व्यास इति वितता अन्तरिने ।
तिभिनों अद्य पथिभिः सुगेभिः रन्ना च नो अधि च ब्रुहि देव ॥
इति स्वर्गस्य लोकस्य समष्टचे नमो ऽग्रये पृथिवीन्तिते इत्यग्रीनायतनेषुं ।
निद्धातीमानेवेनां ब्लोकान् गमयति ।। इति द्रष्टे नमब्राह्मण्युं ॥

संयत्ता etc.

1 So GB. U, VMK and Lp. द्रष्ट्रा ब्राह्मण.

2 So Gb. U, VMK and Lp उपद्रव्हा

3 So Gb. U, VMK and Lp • सद्रह्म

4 So Gb. VMK and Lp. U उपाख्यात्रे

5 So Gb. U, VMK and Lp दिखा उपा-ख्याता

6 So U, VMK and Lp. Gb सते नमाः सते नम

7 VMK नमस्करोति

8 So Gb. and U. VMK श्रसावादित्य. Lp श्रसावादित्या

9 Omitted in Lp. VMK एष स्वर्गलोकः

10 VMK सर्वा वा

11 VMK •रिष्यति •

12 So Gb and VMK. U and Lp सर्वा वा

13 VMK श्रसावादित्यो

14 So Gb. U, VMK and Lp ॰तिष्ठते

15 So Gb, VMK and Lp. U ॰कर

16 So Gb, VMK and Lp. U सवितः

17 So Gb, VMK and Lp. U नोऽद्य

18 VMK सुगेभि रचा

19 So Lp. U, VMK. and Gb. •यतनीषु. VMK •त्यभिनायतनेषु

20 So Gb. VMK and Lp. U जयति.

21 So Gb and Lp. U and VMK इष्ट्रजा॰

श्रोमित्येकमजस्वरूपमपरं तत्सप्तधा भाजितं तारं तन्त्रसमन्वितं परतरं पादत्रयीगर्भितम्। श्रापो ज्योतिरसोमृतं जनमहः सत्यं तपो भूर्भुवः स्वश्रेत्येषु नमामि भूर्भुवः स्वरोमित्येकमन्त्रं परम्॥

यो विश्वचन्नुरुत इति ।। श्रों यो विश्वचन्नुरुत इति विश्वचन्नुर्वे देवानां भवित विश्वतामुख इति विश्वमुखान् दर्शयित विश्वतोहस्त इति विश्वहस्त उत्तमा भवित उत विश्वतस्पादिति विश्वतस्पादाधार सं बाहुभ्यामिति सर्वबाहुर्वे नमते नमस्कुर्याः कुर्वते सं यजत्रैरिति सर्वस्य जित्यै द्यावापृथिवी इति द्यावापृथिव्योधीरयते जनयन् देव एक इति जनमिति जनानां जनपतेर्जन्तूनात्मा वै सर्वे ध्यायन्त देव एको भवित स देवदेवेभ्यो रच्चांसि भवित य एवं वेद ।।

त्राह्मी हंसरथिस्थिता मुखसरोज्योतिश्चतुर्वोङ्मयी मुद्रापुस्तककुण्डलाचवलयाधारा चतुर्भिर्भुजैः।

द्रष्टृ त्रा॰. After this VMK runs:—
॥ त्राथ सर्वदेवत्राह्मणम् ॥
भूमेर्वेश्वकर्मणस्य जगती विश्वकर्मा विश्वरूपपरं ब्रह्म ऋषिः पृथिवी छन्दः त्राकाशो देवता
श्रीमहागायत्रीप्रीखर्थं होमे विनियोगः ।

त्र बह्य न्यापः पृथियो छन्दः त्राकाशो देव महागायत्रीप्रील्थय होमे विनियोगः । मध्याहे वृषवाहना त्रिनयना शुक्राम्बरालेपना खट्टा त्रं त्रिशिखं कपालडमरू दोर्भिर्वहन्ती सदा । शुक्राशुक्रविभूषणा नरिशरो-मालाभिरावेष्टिता भूयाद्यौवनवल्यसी त्रिजगतां सर्वार्तिविद्राविणी ॥ यो विश्वचन्नुस्त विश्वतोमुखो विश्वतोहस्त उत विश्वतस्पात् । सं बाहुभ्यां नमते सं यजत्रै— र्थावापृथियी जनयन् देव एकः ॥

यो विश्वचनुष्ठत etc.

After संवर्गः VMK runs:—
॥ त्रथ द्रष्ट्रबाह्मस्म ॥
घोरागामार्षं ब्राह्मसाम प्रजापतेः यजुर्नमस्कारः । घोरागां यजुः दधीच ऋषिः गायत्रीछन्दः श्रीविष्सुर्देवता श्रीमहागायत्रीप्रीलर्थं होमे
विनियोगः ।

विविधमिणामयू वस्फीतकेयू रहार — प्रवरकनक अधिकि द्विशीक द्विशा व्याम् । सकल भुवनर ज्ञासिष्टि संहार सक्काम् निगमपरमिवद्यामाश्रये वेदधात्रीम् ॥ श्रश्वमेधे घोराणामार्षम् । द्रष्ट्रे नम उपदृष्ट्रे नमोऽ तुदृष्ट्रे नमः एयात्रे नम उपख्यात्रे नमो तुष्यात्रे नमः श्रश्वते नम उपश्यवते नमः सते नमोऽसते नमो जाताय नमो जनिष्यमाणाय नमो भूताय नमो भविष्यते नमश्र ज्ञात्रे नमः श्रोत्राय नमो मनसे नमो वाचे नमो ब्रह्मणे नमः श्रोत्राय नमो मनसे नमो वाचे नमो ब्रह्मणे नमः श्रात्राय नमस्तपसे नमः ॥ श्रों दृष्ट्रे नम etc.

#### रक्तारक्तविभूषणा प्रहसिता रक्ताम्बराछेपना कौमारी मम जीवितावधि सदा भूयाद्घध्वंसिनी ॥

श्रों श्रा ब्रह्मन ब्राह्मणो इति ।। श्रों श्रा ब्रह्मन ब्राह्मणो ब्रह्मनर्चसी जाय-तामित्याह त्राक्षण एव त्रक्षवर्चसं दधाति तसात् पुरा त्राक्षणो त्रक्षवर्चसी जायताम् श्रसिन् राष्ट्रे राजन्यः शूर इषव्योतिव्यते महारथो जायतामिति राजन्य एव शौर्यं महिमानं दधाति तसात् पुरा राजन्यः शूर इषव्योतिव्यते महारथो जज्ञे दुग्न्री धेनुरिति धेन्वामेव पयो दधाति तसात् पुरा धेनुर्दुग्न्री जज्ञे वोढानड्वानित्यनड्वा एव वलं दधाति तसात् पुरानड्वा वोढा जज्ञे अश्विसप्तिरिति अश्व एव जवं दधाति तसात् पुराश्वो अश्वोऽजायत पुरन्धिर्यो-षेति ज्योतिरेव रूपं दधाति तसाद् रूपाणि ज्योतिः प्रियो भावुको जिष्णु-रथेष्ठा इति राजन्य एव जैत्रं महिमानं दधाति तसात् पुरा राजन्यो जिष्णु-र्जज्ञे सभेयो युवेत्येष वे सभेयो युवा यः प्रथमवयसि तस्मात् प्रथमवयसि स्त्रीणां प्रियो युवा पुमान भावकः त्र्यास्य यजमानस्य वीरो जायतामिति यजमानस्यैव प्रजायां वीर्यं दधाति तसात् पुरा जनस्य वीरो जज्ञे निकामे निकामे नः पर्जन्यो वर्षत्विति निकामे निकामे वै तत्र पर्जन्यो वर्षति यत्रैतेन यज्ञेन यजन्ते फलवतीर्न श्रोषधयः पच्यन्तामिति फलवत्यो वै तत्रौषधयः पच्यन्ते यत्रैतेन यज्ञेन यजन्ते योगन्नेमो वै तत्र कल्पते यत्रैतेन यज्ञेन यजन्ते योगच्चेमो नः कल्पतामिति योगच्चेमो वै तत्र कल्पते यत्रैतेन यज्ञेन यजन्ते क्लप्तः प्रजातनी नमो भवति य एवं वेदं । इति द्रष्ट्रब्राह्मग्रम् ॥

#### ।। समाप्तं गायत्रीत्राह्मग्रम् ॥

(MS. No 6564, Lalchand Library, Lahore) and VMK and hence they are given here without any change. Both include them in the যায়সীয়ায়ায়.

<sup>1</sup> For विश्वचतुर्जोद्या (=सर्वदेवनाह्यण of VMK) and आन्नह्मन् न्नाह्मण cp. KBS pp. 73—75. These two Brāhmaṇas are alike both in the गायत्रीनाह्मण

## ॥ मार्तग्डमन्त्राः ॥

त्रों त्रस्य श्रीकृष्माण्डपाठस्य त्रह्या ऋषिः । गायत्री छन्दः । श्री कृष्माण्डो देवता । समस्तदिनरात्रिकृतपापनिवारणार्थे पाठे विनियोगः । श्रों कृष्माण्डानि कृष्माणां शक्तनीनामण्डस्थानाम् ।

त्रों यहेवा देवहेळनं यद्वाचानृतम्दिम ।
त्रादित्यास्तसान्मुञ्चतर्तस्यर्तेन माम्रत ॥ १ ॥
देवा जीवनकाम्या यद्वाचानृतम्दिम ।
तसान्न इह मुञ्चत विश्वे देवाः सजोषसः ॥ २ ॥
त्रस्तेन वावापृथिवी ऋतेन त्वं सरस्वति ।
कृतान्नः पाह्येनसो यत् किञ्चानृतम्दिम ॥ ३ ॥
इन्द्राप्ती मित्रावरुगौ सोमो धाता वृहस्पतिः ।
ते नो मुञ्चन्त्वेनसो यत्किञ्चानृतम्दिम ॥ ४ ॥
सं जातशंसादुत जामिशंसाज्ज्यायसः शंसादुत वा कनीयसः ।
अनाधृष्टं देवकृतं यदेनस्तसान्त्वमसाञ्चातवेदो मुमुग्धि ॥ ४ ॥
यदन्तरिर्त्वं पृथिवीम्रत द्यां यत् पितरं मातरं वा जिहिंसिम ।

- 1 TA. 2.3. 1 reads:—
  यहेवा देवहेळनं देवासश्चकृमा वयम् ।
  श्रादिलास्तसान्मा मुद्यतर्तस्यर्तेन मामितः॥
  Cp. also AV. 6. 114. 1; VS. 20.14.
  2 The same as TA. 2. 3. 2.
- 3 Cp. TA. 2. 3. 3.
- 4 TA. 2. 3. 4 reads. यदन्यकृतमारिम.
- 5 Cp. TA. 2, 3, 5
- 6 For variants cp. TA. 2. 6. 8. Cp. also KS. 9. 6; AV. 6. 120 1.

अप्रिर्नस्तसादेनसो गार्हपत्यः प्रमुश्रत चकुम यानि दुष्कृता ।। ६ ॥ येन' त्रितो ऋर्णवात्रिर्वभूव येन सूर्यस्तमसो निर्सुमोच । येनेन्द्रो विश्वा अजहादरातीस्तेनाहं ज्योतिषां ज्योतिरानशान आचि ।।७।। यत्क्रसीदमप्रतीतं मयेह येन यमस्य मिथना चरामि । एतत्त अये अनुणो भवामि जीवन्नेव प्रति तत्ते दधामि ॥ 🗷 ॥ यददीव्यन्नृगामहं<sup>3</sup> बभूवादित् सन्वा सञ्जगरञ्जनेभ्यः । अग्निर्मा तसादिन्द्रश्च संविदानौ प्रमुश्चताम् ॥ ६ ॥ यद्धस्ताभ्यांश्वकरं किल्विषाएयचाणां वग्नुम्रपजिन्नमानः । उग्रंपश्या च राष्ट्रभूच तान्यप्सरसं अनुदत्तामृणानि ॥ १० ॥ उग्रंपश्ये राष्ट्रभृत् किल्विषाणि यदचवृत्तमनुदत्तमेतत् । नेन ऋणादणवाँ इच्छमानो यमस्य लोके अधिरज्जुरायत् ।। ११।। श्रव ते हेळो वरुण नमोभिरव यज्ञेभिरीमहे हविभिः। च्रयनसम्यमसुर प्रचेतों राजनेनांसि शिश्रथः कृतानि ॥ १२ ॥ उदुत्तमंं वहण पाशमसादवाधमं वि मध्यमं श्रथय । श्रथा वयमादित्यव्रते तवानागसो श्रदितये स्थाम ॥ १३ ॥ तत्त्वा यामि ब्रह्मणा वन्दमानस्तदाशास्ते यजमानो हविभिः।

- For variants cp. TA. 2, 3, 7; MS.
   14, 17: 245, 4-6.
- 2 So Km. Lp. मर्योह. For variants cp. MS. 4. 14. 17: 245: 9-10; TA. 2. 3. 8.
- 3 Cp. TA. 2. 4. 2; AV. 6. 119. 1.
- 4 So Km. with which TA. 2. 4. 2 agrees. Lp. वश्तुसुपजिन्नमाणः. MS. 4. 14: 245. 11. वग्सुमवजिन्नमापः; AV. 6 118. 1 श्रज्ञाणां गत्तुसुपत्तिप्समानाः
- 5 So Km and Lp. Ms. तान्यप्सरसामनु-दत्तानृगानि; TA. 2. 4. 2 तान्यप्सरसा-वनुदत्तामृगानि; AV.तदशाप्सरसावनुदत्ता-मृगं न.
- 6 MS. 4. 14: 245, 13 उम्र पश्येदाष्ट्रभृत.

- 7 So Km and Lp. with which MS and TA agree. AV. 6. 118. 2. दर्स न एतत् .
- 8 AV. 6. 118. 2 ऋगाचो नर्णमेर्त्समानो; MS नेम्न ऋगान्यग्वानीप्समानो; TA. नेम्न ऋगान्यग्व इत्समानो.
- 9 MS. यमस्य लोके निधिरजराय.
- 10 MS. 4. 14: 246. 8 प्रचेतो.
- 11 Cp. RV. 1, 24, 15; AV. 7, 83, 3; KS. 3, 8: 27, 3-4; MS. 4, 14: 246. 5-7.
- 12 RV. 1. 24. 11; VS. 18. 49; KS. 4. 16: 43. 19-20; MS. 4. 14: 246. 3-4.

श्रहेळमानो वरुणेह बोध्युरुशंस मा न श्रायुः प्रमोषीः ॥ १४ ॥ त्वन्नो श्रेषे वरुणस्य विद्वान् देवस्य हेळोऽव यासिसीष्ठाः । यजिष्ठो विद्वतमः शोश्चचानो विश्वा द्वेषांसि प्रग्रुग्रुग्ध्यस्तत् ॥ १४ ॥ सं त्वं नो श्रग्नेऽवमो भवोती नेदिष्ठो श्रस्या उपसो व्युष्टौ । श्रव यच्व नो वरुणं रराणो वीहि मृळीकं सुहवो न एधि ॥ १६ ॥ संकसुको विकसुको निर्श्वथो यश्च निस्तनः । तेऽस्मद्यच्ममनागसो दूराद् दूरमचीचतम् ॥ १७ ॥ निर्यच्ममचीचतान् कृत्यानि नितिश्च । तेनान्योऽस्मत् समृच्छतां तमस्मै प्रसुवामसि ॥ १८ ॥ दुःशंसानुशंसाभ्यां घनेनानुघनेने च । तेन योन्योऽस्मत् समृच्छतां तमस्मै प्रसुवामसि ॥ १८ ॥ सं वर्चसा पयसा सन्तन्भिरगन्मिहं मनसा सं शिवेन । त्वष्टा सुद्रों विद्यातु रायों नोऽर्नुमार्ण्ड तन्वो यद्विलिष्टम् ॥ २० ॥ श्रायुस्ते विश्वतो द्यद्यमिप्निरंग्यः ।

- 1 Cp. RV. 4, 1, 4; VS. 21, 3; MS. 4, 14, 17; 246, 9-10; KS. 34, 19: 50, 1-2.
- 2 Cp. RV. 4. 1. 5; VS. 21. 4; MS. 4. 14: 246-11-12; KS 34. 19; 50. 3-4.
- 3 So Lp. Km. 可
- 4 MS. 4. 14: 246. 13 निर्ऋतो.
- 5 So Lp, with which TA, 2, 4, 10 and MS, agree. Km, निस्त्र with which AV, 12, 2, 14 agrees.
- 6 So Km and Lp with which MS. and TA. agree. AV. reads ते ते यदमं संवेदसो.
- 7 So Km with which MS and TA agree. Lp. अंचीचतत् AV has दूराद्-दूरमनीनशन्.

- 8 So Lp. and Km. MS. 4. 14: 246.
  15 has निर्यच्ममचीचते कृत्यां निर्ऋतिं
  चकार while TA. 2. 4. 11 reads निर्य-चम \* \* \* कृत्यां निर्ऋतिं च.
- 9 MS and TA have तेन योऽसात् समृ-च्छातै.
- 10 So Km, Lp, MS. 4. 14: 247. 2. But cp. TA. 2. 4. 12 घरोनानुघरोन च.
- 11 So Km and Lp. We expect as in 19.
- 12 So Lp. Km. अगन्महे.
- 13 With this MS. 4, 14: 247. 5 agrees. But of, TA, নী স্থান.
- 14 So Lp. Km. रायोचरोमार्छ, MS राया-ऽतु नो माष्टु; TA. रायाऽतुमार्छु.
- 15 So Lp. Km and TA. MS. यद्विरिष्टिम्.
- 16 TA. 2. 5. 1; TS. 1. 3. 14. 4 आयुष्टे.

पुनस्ते प्राण त्रायात् परा यत्तमं सुवामि ते ॥ २१ ॥ इममग्ने आयुषे वर्चसे कृधि तिग्ममोजो वरुण सँ शिशाधि। मातेवास्मा ऋदिते शर्म यच्छ विश्वेदेवा जरदृष्टिर्यथासत् ॥ २२ ॥ अप्र अप्रुषि पवस आसुवोर्जिमिषं च नः। त्रारे बाधस्त दुच्छुनाम् ॥ २३॥ अग्निर्ऋषिः पवमानः पाश्चजन्यः पुरोहितः । तमीमहे महागयम् ॥ २४॥ अग्ने पवस्व स्वपा अस्मे वर्चः सुवीर्यम्। दधद्वयिं मयि पोषमुं ॥ २५॥ अमें जातान् प्रखुदा नः सपतान् प्रत्यजाताञ्जातवेदो नुदस्य। श्रिध नो ब्रहि सुमना श्रहेडञ्शर्मन्ते स्थाम त्रिवरूथ उद्धौ ॥ २६ ॥ सहसा जातान प्रग्रदा नः सपतान प्रत्यजाताञ्चातवेदो नुदख। श्रिध नो बृहि सुमनस्यमानो वयं स्थाम प्रशुदा नः सपतान् ॥ २७ ॥ अमें यो नोऽभितो बको जनो वारो जिघांसति। तं त्वं वृत्रहञ्जहि वखसभ्यमा कृषि ॥ २८ ॥ अमें यो नोऽभिदासति समानो यश्च नेष्टः। तं वयं समिधं कृत्वा त्रभ्यमग्ने पिदध्मसिं ॥ २६ ॥ यो नः शपादशपतो यश्च न शपतः शपात ।

- 1 TS, 1.3. 14.4 and TA, 2.5.1. श्रायाति
- 2 So Lp. Km. स्वामि
- 3 Cp. KS. 11. 8: 153. 16-17; AV. 2. 28. 5; MS. 2. 3. 4: 31. 11-12; TA. 2. 5. 3.
- 4 Cp. KS. 4. 11: 36, 6-7; RV. 9, 66. 19; VS. 4. 38, TA. 2, 5, 4.
- 5 Cp. RV. 9. 66, 20; VS. 26, 9; TA. 2, 5, 6.
- 6 Cp. RV. 9. 66, 21; VS. 8, 38; KS. 7. 16; TA. 2, 5, 5.

- 7 The same as KS. 17. 6: 249. 9-10. For variants op. TA. 2. 5. 7; AV. 7. 34. 1; MS. 2. 8: 110. 3-4.
- 8 The same as KS. 17. 6; 249. 11-12;
  MS. 2. 8: 111. 5-6; TA. 2. 5. 8;
  for variants cp. AV. 7. 35. 1.
- 9 So Lp. Km. जय instead of जिहि. For variations cp. TB. 2. 4. 1. 1; TA. 2. 5. 9
- 10 For variants cp. TB. 2, 4. 1. 2; TA.2, 5, 10.

इध्मस्येव प्रख्यायतस्तस्य मोच्छेषि किं चन ॥ ३० ॥ सँशितं मे ब्रह्म सँशितं वीर्यं बलम्। सँशितं चत्रं मे जिष्णु यस्याहमसि पुरोहितः ॥ ३१ ॥ उदेषां बाहू अतिरमुद्रचीं अथो बलम्। विगोमि ब्रह्मणामित्रानुन्यामि स्वाँ अहम् ॥ ३२ ॥ पुनर्मनः पुनरायुर्म आगात्पुनश्चित्तं पुनराधीतं म आगात्। Мр पुनश्रश्चः पुनः श्रोत्रं म आगात्। वैश्वानरो अदब्धस्तनूपा अव बाधतां दुरितानि विश्वा ॥ ३३ ॥ सौत्रामन्यानिचाङ्कराखः-यदेवा देवहेळनं देवासश्रक्तमा वयम् । अग्निमी तसादेनसी विश्वानमञ्जल्वहमः ॥ ३४॥ यदि दिवा यदि नक्तमेनाँसि चकुमा वयम् । वायुर्मा तसादेनसो विश्वानमुश्चत्वँहसः ॥ ३५॥ यदि जाग्रद्यदि स्वमं एनाँसि चक्रमा वयम् । सूर्यो मा तसादेनसो विश्वान्मुश्रत्वहसः ॥ ३६॥ प्रायश्चित्तानि सर्वान्तीयानि शिशुशैशवयोः ॥ भद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा भद्रं पश्येमाच्चिर्मयजत्राः। स्थिरेरङ्गैस्तुष्टुवांसस्तनृभिर्व्यशेमं देवहितं यदायुः ॥ ३७ ॥ स्वस्ति न इन्द्रो वृद्धश्रवाः स्वस्ति नः पूषा विश्ववेदाः । स्वास्ति नस्ताक्ष्यों अरिष्टनेमिः स्वस्ति नो बृहस्पतिर्देधातु ॥ ३८॥ पृषदश्वा मरुतः पृश्चिमातरदशुभंयावानो विद्येषु जग्मयः। अग्निजिह्वा मनवस्यूरचत्त्वसो विश्वे मा देवा अवसागमिन्नह ॥ ३९ ॥ शतमिन्तु शरदो अन्ति देवा यत्रा नश्रका जरसं तनूनाम्। पुत्रासो यत्र पितरो भवन्ति मा नो मध्या रीरिषतायुर्गन्तोः ॥ ४०॥ शेषः कोकिलस्य राजपुत्रस्य राज्येप्सोः॥

<sup>1</sup> Cf. RV. 1, 89, 1; MS. 4, 14: 217, 11-12, For 33-41 cp. KS. 35, 1: 50, 6-14.

पुनन्तं मा पितरः सोम्यासः पुनन्तु मा पितामहाः। पुनन्त प्रपितामहाः पवित्रेग शतायुषा ॥ ४१ ॥ पुनन्तु मा पितामहाः पुनन्तु प्रपितामहाः । पवित्रेग ज्ञतायुपा विश्वमायुर्व्यक्षवै ॥ ४२ ॥ अय आयूंपि पवस आसुवोर्जिमिपश्च नः। अरे बाधस्व दुच्छुताम् ॥ ४३ ॥ पुनन्तु मा देवजनाः पुनन्तु मनसा धियः । पुनन्तु विश्वा भृतानि जातवेदः पुनीहि मा ॥ ४४ ॥ पवित्रेग पुनीहि मा शुक्रेगा देव दीद्यत्। अमे ऋत्वा ऋतूँरनु ।। ४५ ।। यत्ते पवित्रमर्चिष्यग्ने विततमन्तरा । ब्रह्म तेन पुनातु मा ॥ ४६॥ पवमानः स्वर्जनः पवित्रेश विचर्षशिः। यः पोता स प्रनातु मा ॥ ४७॥ उभाभ्यां देव सवितः पवित्रेण सवेन च। मां प्रनीहि विश्वतः ॥ ४८॥ वैश्वदेवी प्रनती देव्यागाद्यस्या इमास्तन्वो वीतपृष्ठाः । तया मदन्तः सधमादेषु वयं स्थाम पतयो रयीगाम् ॥ ४६ ॥ ब्रह्म यश्वानिरुक्तम् ॥ ओं पुनर्मामैत्विन्द्रियं पुनरायुः पुनर्भगः । पुनर्जाह्यसमेतु मा पुनर्द्रविसमेतु मा ॥ ५०॥ यन्मेऽद्य रेतः पृथिवीमस्कैन्यदोषधीरध्यसरद्यदपः । तदहं पुनरादघे ।। ५१।।

1 For 41-50 cp. KS. 38. 2, 102, 1-15. In 50 KS, has सधमारोष्ट्र, while Km. and Lp. read सधमारेष्ट्र

श्रस्कान्. 4 TA, यदापः

2 Cp. TA. 1. 30. 1; For variants cp. AV. 7. 67. 1.

5 TA. °राददे. adding दीर्घायुत्वाय वर्चसे

3 So Km and Lp. TA. 2, 30, 2, has

यन्में रेतः प्रसिच्यते यन्म आ जायते पुनः । यद्वा मे प्रतितिष्ठति तेनमाममृतं कुरु तेन सुप्रजसं कुरुं ॥ ५२ ॥ अपां यो द्वण इति प्रजापतेः ॥ रथे अक्षेत्र व्रथमस्य वाजे वाते पर्जन्ये वरुणस्य ग्रब्मे । इन्द्रं या देवी समगा जजान सेयमागाद्वर्चसा संविदाना ॥ ५३ ॥ या हस्तिनि द्वीपिनि या हिरण्ये गोष्वश्वेषु अहपेष्वन्तः । इन्द्रं या देवी सभगा जजान सेयमागाद्वर्चसा संविदाना ॥ ५४ ॥ सिंहे व्याघ्र उत या प्रदाकौ त्विषिरमौ ब्राह्मणे सूर्ये या । इन्द्रं या देवी सुभगा जजान सेयमागाद्वर्चसे संविदाना ॥ ५५ ॥ या राजन्ये दुन्दुभा आयतायामश्रस क्रन्दे पुरुषस्य मायौ । इन्द्रं या देवी सुभगा जजान सेयमागाद्वर्चसा संविदाना ।। ५६ ॥ हिरण्यवणी इति कइयपस्य ॥ हिरण्यवर्णाः ग्रचयः पावका यास जातः कश्यपो यास्विन्द्रः । या ऋषि गर्भ दिधरे विरूपास्ता न आपः शं स्थोना भवन्त ।। ५७।। यासां देवा दिवि कृष्वन्ति भन्नं या अन्तरिन्ने बहुधा भवन्ति । या अग्निं गर्भं दिधरे विरूपास्ता न आपः शं स्योना भवन्तुं ॥ ५८॥ यासां राजा वरुगो याति मध्ये सत्यानृते अवपश्यञ्जनानाम् । या अग्निं गर्भ दिधरे विरूपास्ता न आपः शं स्योना भवन्तु ॥ ५९ ॥

ओं अग्नये नमः। वायवे स्वाहा। सूर्याय स्वाहा। ब्रह्मणे स्वाहा। प्रजापतये स्वाहा। कूष्मिर्धभ्यः स्वाहा। ओं अग्ने त्वं पारयेति स्विष्टकृतम्। वैश्वानरीयेन सूक्तेन प्राङ्मुखः प्राञ्जलिरुपतिष्ठते जपेत्सूक्तानि पराक्ति वैश्वानरीयं च। अस्य

ओं अग्नये नमः पश्चात । वातरशनादौ पठेत ।

<sup>1</sup> TA. 1. 30. 3:--यन्मे रेतः प्रसिच्यते यन्म आजायते पुनः । तेन माममृतं कृष्ठ तेन सुप्रजसं कुष्ठ ॥

<sup>2</sup> For 54-57 cp. KS. 36. 15:82.6-13; AV. 6. 38. 3 has 現內科表現

<sup>3</sup> Eor variants cp. AV. 6. 38. 2.

<sup>4</sup> Cf. TB, 2. 7. 7. 1.

<sup>5</sup> AV. 1. 33. 1 has यासु जातः सविता यास्वभिः. Cp. also MS. 1. 2. 9: 12-13. Cp. AV. 1. 33. 3.

<sup>6</sup> Cp. RV. 7. 49. 3; AV. 1. 33. 2.

स्कस्य द्वादशर्चस्य ब्रह्मा ऋषिः वैश्वानराद्या लिङ्गोक्तदेवताः । आद्ये त्रिष्टुभौ वृतीयाचतुथ्यौ अनुष्टुभौ । ततस्तिस्रस्त्रिष्टुभः । अष्टमी पंक्तिः । ततो द्वे त्रिष्टुभौ । उपस्थाने विनियोगः ।

ओं वैश्वानराय' प्रतिवेदयामो यदीमृण सङ्गरो देवतासु ।
स एतान् पाश्चान् प्रमुश्चन् प्रवेद स नो मुश्चतु दुरितादवद्यात् ॥ १ ॥
वैश्वानरः पावया नः पिवत्रैर्यत्सङ्गरमिधावाम्याश्याम् ।
अनाजानन् मनसा याचमानो यदत्रैनो अप तत् सुवामि ॥ २ ॥
अम् ये सुमगे दिवि विश्वतौ नाम तारके ।
प्रेहामृतस्य यच्छतमेतद्वद्वकमोचनम् ॥ ३ ॥
वि जिहीष्व लोकान् छिध वन्धान् मुश्चासि बद्धकम् ।
योनेरेव प्रच्युतो गर्भः सर्वान् पथो अनु ष्यात् ॥ ४ ॥
स प्रजानन् प्रतिगृह्णाति विद्वान् प्रजापतिः प्रथमजा ऋतस्य ।
असामिर्द्तं जरसः पुरस्तादच्छित्रं तन्तुमन्त्रं सन्तरेम ॥ ५ ॥
ततं तन्तुमन्वेके सन्तरन्ति येषां दत्तं पित्र्यमायतनवत् ।
अबन्ध्वेके ददतः प्रयच्छन्दातुं चेच्छकनुवान् स स्वर्भ एषाम् ॥ ६ ॥

1 AV. 6. 119. 2 reads:—
वैश्वानराय प्रति वेदयामि यद्युगां संगरी
 देवतास्त ।
स एतान् पाशान् विचृतं वेद सर्वानथ पक्षेन
 सह सं भवेम ॥

TA. 2. 6. 1. has प्रमुचन् and मुझातु ।
the rest as in Km and Lp.
2 So Km. and Lp. AV. 6. 119. 3.
reads:—
वैश्वानर: पविता मा पुनातु यत्संगरमभिधावाम्याशाम्।

श्रनाजाननमनसा याचमानो यत्त्रैनो श्रप

TA.2.6.2 agrees with ours, except in

तत् सुवामि ॥

3 TA. agrees with it except अमी, वि-

पवयानः, आश्याम् and अव.

चृतौ, and यच्छताम्. AV. 3. 7. 4 reads :—
अमू ये दिवि सुभगे विचृतौ नाम तार्के।
वि चेत्रियस्य मुझतामधमं पाशमुत्तमम् ॥
4 TA. 2. 6. 4 the same except विजिहीर्घ्न, and अनु घ्न. AV. 6. 121. 4 reads:—
वि जिहीष्व लोकं कृत्यु बन्धान् मुझासि
बद्धकम्।

5 TA. 2. 8. 5 agrees with it except प्रतिरम्भीत, परस्तात्, and श्रनुसंचरेम.

योन्या इव प्रच्युतो गर्भः पथः सर्वी अनु-

6 TA. 2. 6. 6 differs in संचरित, श्रायनवत्, प्रयच्छात् and शक्कवान्. AV. 6. 122. 2 reads:—

आ रमेथामत्रं सँरमेथां समानं पन्थामवतो घृतेन । यद्वां पूर्तं परिविष्टं यदग्नौ तस्य गुप्त्या इह जायापती सं रमेथाम् ॥ ७॥ यदन्तरिचं पृथिवीमृत द्यां यत्पितरं मातरं वा जिहिंसिम । अग्निर्नस्तसादेनसो औपासन उन्नो नेशद् दुरिता यानि चक्रम ।। ८।। भूमिर्मातादितिनों जनित्रं त्रातान्तरिचमभिश्चस्त्या नः । द्यौर्नः पिता पित्र्याच्छं भवामि जामि मृत्वा माव पत्सि लोकान ॥ ९ ॥ यत्रा सहार्दः सकृतो मदन्ति विहाय रोगं तन्वं स्वाम् । अश्रोणां अङ्गेर्द्दताः स्वर्गे लोके तत्र पश्येम पितरं च पुत्रम् ॥ १० ॥ र्थंदन्नमदुम्यनृतेन देवा दासम्बदासञ्जत वा करिष्यन्ै। यदेवानां चक्षुष्यागो अस्ति यदेव किं च प्रतिजग्रहाहमित्रमी तसादन्यां करोत ॥ ११ ॥

यदश्रमि बहुधा विरूपं वासो हिरएयग्रुत गामजाविर्भे । यहेवानां चक्षुष्यागो अस्ति यदेव किं च प्रतिजग्रहाहमग्निर्मा तसादन्यां करोत ॥ १२॥

#### ॥ इति कृष्माण्डमन्त्राः ॥

ततं तन्त्रमन्वेके तरन्ति येषां दत्तं पित्रयमा-यनेन।

श्रबन्ध्वेके ददतः प्रयच्छन्तो दातं चेच्छि-चान्त्स स्वर्ग एव ॥

1 TA. 2. 6. 7 differs in तस्मै गोत्रायेह. AV. 6, 122, 3 reads :-

श्रन्वारमेथामनुसंरमेथामेतं लोकं श्रद्दधानाः सचन्ते ।

यद्वां पक्कं परिविष्टमझौ तस्य गुप्तये दम्पती सं श्रयेथाम् ॥

2 The same in TA. 2. 6. 8 except श्रिमिर्मा, गाईपत्य.AV.6. 120. 1 reads:— 10 Cp. AV. 6. 71. 3; TA. 2. 6. 2. श्रयं तस्मादाईपत्यो नो श्रामिरुदिश्रयाति-सुकृतस्य लोकम् ॥

- 3 So Km, and Lp. AV. 6. 120, 2 has भाता, भवाति and लोकात्, while TA. 2. 6. 9 has भ्राता, श्राभेशस्त एनः, पित-याच्छं, भवासि, मित्वा ( So Poona ed. may be मृत्वा ) मा विवित्सि लोकात.
- 4 TA, 2, 6, 2 각기
- 5 TA. 2. 6. 2 मदन्ते
- 6 AV. 3, 28, 5 तन्व: स्वायाः
- 7 AV, 6, 120, 3 अश्लोगाः
- 8 TA. 2. 6. 2 अश्लोगाङ्गेरहता
- 9 So. TA. 2. 6. 2; AV. 6. 120. 3 पितरी च पुत्रान्
- 11 AV. 6. 71. 3 संग्राामि
- 12 TA. 2, 6, 2 अजाम् अविम्

# शिवसूक्तम्'

अों येनेदं भृतं भ्रुवनं भविष्यत्परिगृहीतममृतेन सर्वम् ।
येन यज्ञस्तायते सप्तहोता तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्तु ॥ १ ॥
येन विक्रं कर्माण्यपसो मनीषिणो यज्ञे कृषवन्ति विद्शेषु धीराः ।
यदपूर्वं यच्चमन्तः प्रजानां तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्तु ॥ २ ॥
यत्प्रज्ञान मृतं वेतो धृतिश्च यज्ज्योतिरन्तरमृतं प्रजासु ।
यस्मान्न ऋते किंचन कर्म क्रियते तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्तु ॥ ३ ॥
यज्ञाग्रतो द्रमुदेति दैवं तदु सुप्तस्य तथैवेति ।
द्रंगमं ज्योतिषां ज्योतिरेकं तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्तु ॥ ४ ॥
यसिश्चचः साम यज्ंषि यसिन्प्रतिष्ठिता रथनाभाविवाराः ।
यसिश्चचं सर्वमोतं प्रजानां तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्तु ॥ ५ ॥
सुपारथिरव्यानिव यन्मनुष्यान्नेनीयतेऽभीश्चिमर्वाजिन इव ।
हत्प्रतिष्ठं यदजरं यिष्ठं तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्तु ॥ ६ ॥
यदत्र षष्टं विंशति शरीरं यज्ञस्य गुद्यन्त्रवः नार्धमाद्यम् ।
दशं वंत्रवंशतं वर्तरं वत्री स्वस्य गुद्यन्त्रवः नार्धमाद्यम् ।
दशं वंत्रवंशतं वर्तरं वत्री स्वस्य गुद्यन्त्रवः नार्धमाद्यम् ।

```
1 Cp. Lp. 117-118.
```

8 VS, 34, 6.

9 VS. 34. 6 ऋजिरं

10 VS, 34, 6 जविष्ठं

11 So. Lp.

12 So. Lp. अवसार्ध ?

13 So. Lp.

<sup>2</sup> Cp. VS. 34, 4.

<sup>3</sup> Cp. VS. 34. 2.

<sup>4</sup> Cp. VS. 34. 3.

<sup>5</sup> Cp. VS. 34. 1.

<sup>6</sup> VS. 34. 1 उदैति

<sup>7</sup> VS. 34. 5.

ये पंच पंचादशतं शतं च सहसं च नियुतं न्यद्भुतं च ।
ते यज्ञं च तिष्ठं गातुं शरीरं तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्तु ॥ ८ ॥
वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः पुरस्तात् ।
तस्य योनिं परि पश्यन्ति धीरास्तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्तु ॥ ९ ॥
येन कर्माणि प्रचरन्ति धीरा विद्रा वाचा मनसा कर्मणा वा ।
ये संमिदं मनुसंयन्ति शाणिनस्तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्तु ॥ १० ॥
येन मनुहृद्यं ये च देवा य्यं अन्तरे बहुधा चरन्ति ।
यो अश्चतं चत्त्वषी संचरन्ति तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्तु ॥ ११ ॥
येन द्यौरुप्रा पृथिवी चान्तरिन्नं य्ये पर्वताः प्रदिशो दिश्चश्च ।
येनेदं जग्द्याप्तं प्रजानां तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्तु ॥ १२ ॥
येनेदं सर्वं जगतो वभूव ये देवा अपि महतो जातवेदाः ।
तदेवाग्निं तपसो ज्योतिरेकं तन्मे मनः शिवसङ्कल्पमस्तु ॥ १३ ॥

इति शिवसूक्तम् ॥

<sup>1</sup> So. Lp.

<sup>2 8</sup>o. Lp.

<sup>3</sup> So. Lp. ये संविदमनु ?

<sup>4</sup> So. Lp. for 4

<sup>5</sup> So. Lp. चनुषी ?

#### मन्त्राः

ओं जातवेदसें गोभिर्जुष्टमयुजो निषिक्तं तवेन्द्रविष्णोरनु सश्चरेम ।
नाकस्य पृष्ठमवसे वसानो वैष्णवीं लोक इह माद्यन्ताम् ।।
तामित्रवर्णां तपसा ज्वलन्तीं वैरोचनीं कर्मफलेषु जुष्टाम् ।
दुर्गां देवीं शरणमहं प्रपद्ये सुतसे तरसे नमः ।।
पृतनाजितं सहमान उग्रमित्रं हुवेम परमात्सधस्थात् ।
स नः पर्षदित दुर्गानि विश्वा चामादेवो अति दुरितात्यिष्ठः ।।
मयोभूर्वातो अभिवात्सा ऊर्जस्वतीरोषधीरालिश्चन्ताम् ।
पीवस्वतीर्जीवधन्याः पिवन्त्यवसाय पद्रते रुद्र नो मृळ ।।
उरूणसावसुतृपा उदुम्बरौ यमस्य दूतौ चरतो जनाँ अनु ।
तावस्मम्यं दृशये सूर्याय पुनर्दातामसुमद्येह भद्रम् ।।
विद्यदः पितर ऊत्यर्वािगमा वो हृव्यं चकुमा जुषध्वम् ।
त आमतावसा शन्तमेनाथा नः श्रंयोररपो द्धातन ।।

<sup>1</sup> Lp. p. 63. For variations Cp. TA. 10, 2, 1.

<sup>2</sup> Lp. p. 63, Cp. Rvkh, which reads सुतरिस तरसे; TA. सुतरिसद्ध तरसे. Cp. also Mahān U. 6, 3.

<sup>3</sup> Lp. p. 63. Cp. for variations AV. 7.63. 1; TA. 10, 2. 1; Mahān U. 6, 6.

<sup>4</sup> Lp. p. 67. RV. 10. 169. 1 has °रारिशन्ताम्; KSA. 4. 6. reads °राविशन्ताम्.

<sup>5</sup> Lp. p. 120. R.V. 10. 14. उदुम्बली.

<sup>6</sup> Lp. p. 127, RV. 10, 15, द्यात. KS. 21, 14: 55, 12,

#### BRĀHMANA QUOTATIONS IN DEVA-PĀLA

पृथिच्यादि लोकदेवता वीर्यभूताः इति ब्राह्मणात् Vol. I. पृ० १७ तथा च ब्राह्मण्म--आपश्च पृथिवी चान्मम इति पु० ३२ एतन्मयानि ह्यनानि भवन्ति इति च पु० ३२ ब्राह्मणमपि--यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्व यो वै वेदांश्व प्रहिखोति तसी । तं ह देवमात्मबुद्धिप्रकाशं समक्षवे शरणमहं प्रपद्ये ।। एतसाजायते शागाः मनः सर्वेन्टियागि च । खं वायुज्योतिरापश्च पृथ्वी विश्वस्य धारिग्री पृ० ४६ तथा च ब्राह्मणम्-वरं वा एतत्सदनं यसिन्नेष आसन्नस्तपति इति पृ० ५६ तथा च ब्राह्मणं श्रुतिश्र—वैल्वो वा खादिरो वा पालाञो वा रौहीतको वा सौम्यस्याध्वरस्य युपः स्यात् । श्रौदुम्बरो यूपो भवति । खादिरे बधाति पालाञ्चे बधाति रौहीतके बधाति । पु० ९२ श्रयते हि परिधित्राह्मणम् — तस्येन्द्रः परिधीन्यज्ञियेभ्यो वृक्षेभ्य

> आ जहार ए० ९३ तस्येन्द्रो यज्ञियेभ्यो वृक्षेभ्यः परिधीनाजहार ए० ९३

- 1 Commentator on Laugākṣi-Gṛhyasūtra (edited by Madhusūdana Kaul, Jammu in two Volumes) or Kātḥaka-Gṛhyasūtra edited by Caland.
- 2 Cp, Śvetāśva, 6. 18.

- 3 Cp Mundaka 2, 1, 3,
- 4 On KGS. 4. 18 Deva pāla has— बध्नातीति श्रुतेः । यज्ञिया वा सर्वे परिधि-वृत्ताः । श्रूयते हि तस्येन्द्रो यज्ञियेभ्ये। वृत्त्वभ्यः परिधीनाजहारेति ।
- 5 Cp. DP on KGS. 4. 18.

तथा च ब्राह्मण्म्—वस्नां वा एतद्भागधेयम् इति Do 580 तथा च ब्राह्मग्रम्-अन्तरित्तं वै मातरिश्वनो घर्म इति Do 586 तथा च ब्राह्मणम्—इयं वै पूषा प्रपथेऽन्तरित्तं पशुपा द्यौरधिपतिः इति पु० २०० तथा च ब्राह्मण्म्-को नामासीति प्रजापितर्चे को नामेति Vol. II पृ० २० तथा च ब्राह्मणमग्न्यादिपुत्रत्वमृग्वेदादीनां दर्शयतिः— प्रजापतिर्वा एक आसीत्स तपोऽतप्यत ततस्तपस्तेपानेन त्रयो देवा असृजन्त अधिर्वायुरादित्यस्ते तपोऽतप्यन्त तेभ्यस्तपस्ते-पानेभ्यस्रयो वेदा असजन्ताग्नेर्ऋग्वेदो वायोर्यजुर्वेद आदित्यात सामवेद इति पु० २४ ब्राह्मणमपि—देवा वे ब्रह्मन्समवदन्त ततस्तद्रह्मपर्ण उपाश्र्णोत् सुश्रवा वे नाम एष इति पु० ३२ ते पाञ्चहोत्रा वरुणबृहस्पतयो न्यषीद् निन्द्रं जनयाम इति ह्यस्य Jo 88 नाह्यणम् ते साप्तहोत्रा अर्थमगृहपतयो न्यषीदन्त्संतरामि इति ह्यस्य

त्राह्मण्म् पृ० ५० तथा च ब्राह्मण्म्—यासौ धुरं गायत इति पृ० १९३

Śruti quotations in Deva-pāla:-

तथा च श्रुतिः—स एष वै सविता य एष तपति Vol. I पृ० २७
तथा च श्रुतिः—ततः प्रजनं देवा उपजीवन्ति पृ० ४०
तथा च श्रुतिः—ये वै तमादित्यं पुरुषं वेदयन्ते स इन्द्रः स प्रजापितः स ब्रह्मा इति पृ० ५४
तथा च श्रुतिः—इन्द्रो वै प्रजापतौ ब्रह्मचर्यम्रवास स वा अनुत्सृष्टो वीर्ये हित्वोपावर्तत इति । आचार्यो ब्रह्मचारिषः प्रजापितः इति च

| तथा च श्रुतिः—तसाच्छोभनं वासो भर्तव्यम् इति                      |                             |
|------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| तथा च श्रुतिःऋत्विजो यजमानाश्र सुरिममर्त                         | म्चिमन्वाहुर्वाच <b>मेव</b> |
| पुनते                                                            | पृ० १३७                     |
| यज्ञो वै विष्णुरिति श्रुतिः                                      | पृ० १५१                     |
| तसाद्राह्मगः उमे वाचौ वदति दैवीं च मानुषीं च इति श्रुतेः पृ० २३३ |                             |
| तथा च श्रुतिः—तसाद्राह्मगो द्विनामा इति                          | पृ० ३३२                     |
| तथा च श्रुतिः —अग्नेर्यद्रेतः सिच्यते तद्धिरएयमभवत्              | पृ० ३३८                     |
| सोमो वा ओषधीनां राजा इति श्रुतेः पृ                              | ० ३५३, ३५७                  |
| यदि राजन्यं वैश्यं वा याजयेक्रयग्रोधततीराहृत्य ताः               | संपिष्य दध्न्युत्-          |
| सृज्य तदस्मै भन्नं प्रयच्छेन सोमस् इति श्रुतेः Vo                |                             |
| तथा च श्रुतिः—                                                   |                             |
| हिरण्यगर्भः ' पुरुषो महांस्त्वं प्राणो जगत्स्वत्रमनादिरिन्द्रः । |                             |
| बोधः शुचिर्धर्मतरान्तैरात्मा तथा विधाता जगतोऽस्य देव ॥ ए० २३     |                             |
| यज्ञो वै प्रजापतिरिति, विष्णुर्यज्ञ इत्यादिरिप श्रुतिः           | ão 88                       |
| प्रस्तरे जुहूं साधयति सर्वाश्च सुचः इति श्रुतेः                  | <u>व</u> ० ८४               |
| तथा च श्रुतिः—ते चातुर्होत्राः सोमं गृहपतये न्यषीदिनन्द्रं       |                             |
| जनयाम इति                                                        | ५० ४८                       |
| तथा च श्रुतिः —अग्निचैं देवानां होता इति                         | <b>पृ० ४९</b>               |
| तस्य सूर्याचन्द्रमस्तवेव चक्षुषी इति श्रुतेः                     | पृ० ५९                      |
| तथा च श्रुतिः—प्रागो वै मित्रोऽपानो वरुण इति                     | पृ० ९३                      |
| सोमो वा ओषधीनां राजा इति श्रुतेः                                 | पृ० १२१                     |
| तथा च श्रुतिः—तस्य यावन्मुखमासीत्तावतीं मृद्मुद्हरत्             |                             |
| सोऽयमभवत् इति                                                    | पु० १४१                     |
| याज्या अपि वषट्करोतीति श्चतेः                                    | पृ० १८०                     |
|                                                                  |                             |

<sup>1</sup> Calland on KGS. 41. 16 इरगार्भ: may, accordingly, be corrected. 2 Caland घर्मतदन्तरारमा

गृहमेधो वै पाकयज्ञो न प्रयाजानुयाजा इज्यन्ते

नानुयाजसामिधेनीरन्वाह इति श्रुतिः ए० १८२

तावेव वर्षतः इति श्रुतिः । अश्रीषोमाविदं सर्वं यदसं

चान्नादश्र सोमोऽन्नमग्निरनादः इति पृ० १८६

होता अभिनें देवानाम इति श्रुतेः पृ० १९३

वत्सः प्रथमजो दिच्चणा इति श्रुतिः पृ० २६३

पश्चो वै रेवती इति श्रुतेः पृ० २९२

ते पुनः श्रुत्या प्रतिपादिताः—

एते देवा अदुहुर्हारीतेन पात्रेगामृतं राजतेन पितरोऽदुहुः स्वधां दारुपा-त्रेगा आहूय तं मनुष्या अदुहुरन्नमयसयेनासुरा अदुहुर्यवान् अलाबुपात्रेगा सर्पा अदहर्विषमिति पृ० ३२२

तथा च श्रुतिः—वसवः पितरो रुद्राः पितामहा आदित्याः प्रपिता-महाः इति पृ० ३४१

श्रुतिरपि बीजप्राधान्यमाह—

अप्रमत्ता रत्तत तन्तुमेनं मा वा परे क्षेत्रे बीजमवाप्सुः। जनयितुः पुत्रो भवति संप्रदाये मोघं लभते क्षेत्रे तन्तुमेतम्॥

अरिक्ते द्वीलतावनस्पतिप्रभृतौ शीतप्रदेशे समाश्लेषयते केशान्मित्रमिति पृ० ३४७

श्रुत्या प्रतिपादितं श्रुतिमूलमेतत्कर्म

पृ० ३६३

Other quotations in Deva-Pāla:-

तत एव परमेष्ठी प्राजापत्यो यज्ञमपत्रयद्दार्शपौर्णमासौ

Vol. I. 20 24

तथा च श्रुयते :--

रुद्रं वै देवा यज्ञानिरभजन् । स देवानायतमा आयामवत्या सेनया-भिपर्यावर्तत । एते देवा भीता एतच्छतरुद्रियमपश्यंस्तेनैनमञ्जमयन्यच्छ- तरुद्रियं जुहोति तेनैतं रुद्रं विततधन्त्रानं संहतेषु मन्युमन्तं महाबाहुं शमयति ए० ११५

वाग्वा अनुष्दुप् वाक् सरस्रती पृ० २५७ तथा च पठन्ति—अमेध्यमेतिच्छरो यद्शिखम् पृ० ३५६ श्रूयते हि—इमे वै लोका भ्रवनं तेषामेषोऽधिपतियों रुद्र इति Vol. II. पृ० ५६

यज्ञो वै प्रजापतिः इति पृ० २०४

श्रुयते हि-असावादित्योऽवाग्रश्मिः पर्यावर्ततेऽथ वर्षति इति प्रः २१९

रोहितरूपाः पशवो भृयिष्ठाः इति श्रुतत्वात् पृ० २९७

तद्यागेन हि पितृत्तिः श्रूयते:-

तत्सोमं पितृमन्तं यजन्ति सोमपास्तत् पितृन्यजन्ति द्वे वा अग्नेस्तन्वा हन्यवाहन्या देवेभ्यो हन्यं वहति कन्यवाहन्या पितृभ्य इति ए० ३४८ यद्यपि च—दृष्यते वा ऋचोऽचरं यदेतदृहितं तसादक्षु नोहेत् ब्राह्मण-वदृहेद् विकृती यथार्थं यज्रंपि इति ए० ३७४

उक्तं हि—वसवः पितरो भूम्यधिपतयो रुद्राः पितामहा अन्तरिचा-धिपतय आदित्याः प्रपितामहास्तृतीयलोकाधिपतयः इति ए० ३८६ तथा च श्रूयते—यं द्विष्यात्तस्य संचरे पश्नां न्यसेत् इति ए० ४२४ अथैषां गौरेतेनाभिचरन्यजेत इति ए० ४२४

Quotations in Aditya-darsana on KGS:-

पूर्यति वा एतद्दचोऽच्चरं यदेनमूहित तसाद्दचं नोहेत् १९.६ स चायमागमः श्रोत्रियायागताय महोच्चं वा महाजं वा पचेदिति २४.२०

भसवारणी संस्पृत्रय मन्युरिति वचनात् । भसनाशेऽग्निनाशो भवतीति श्रुतेश्र । २५,८

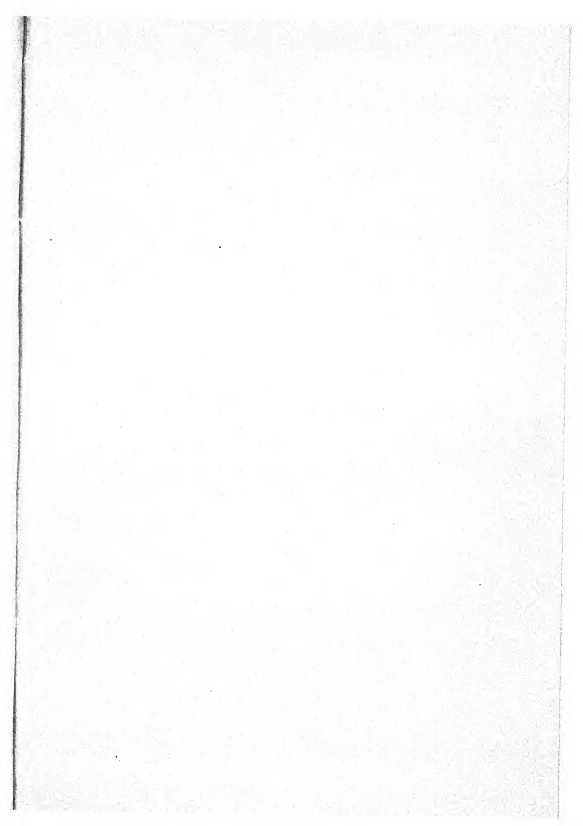
48.9

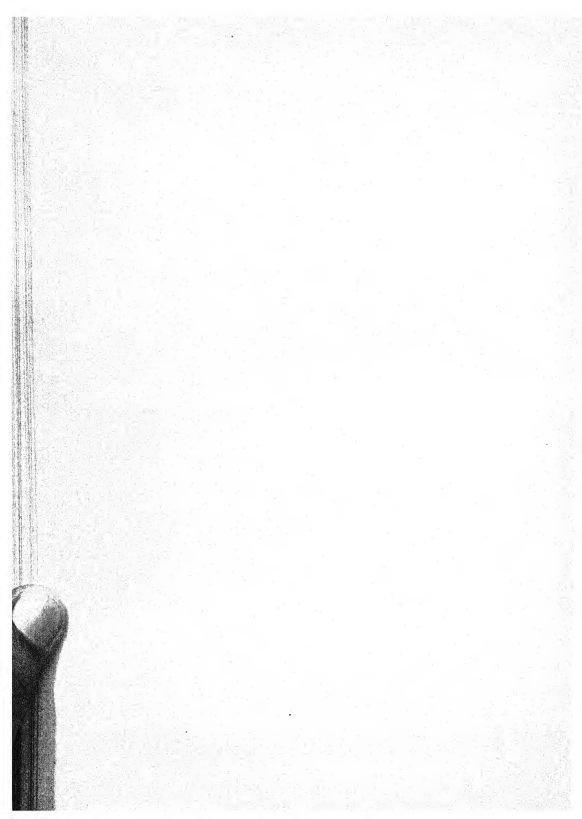
यतो मेललामधिकृत्य श्रुतिः—त्रिष्ट्रद्भवति त्रिष्ट्वता वै स्तोमेनेति ...
तथा न वाश्रिमिमचरणीयां क्रुर्यात् त्रिष्ट्द्वज्ञ इति ४१.१२
यमेवं विद्वानुपनयते सोऽवश्यं वेदाध्यायी भवतीति श्रुतेः ४१.२४

Brahmaṇa bala on KGS:—
वरे गां तु विज्ञानीयाचतुर्वर्षमिति श्रुतिः २५.४०
तस्माद् त्राह्मणो द्विनामार्धुक इति श्रुतिः ३६.४

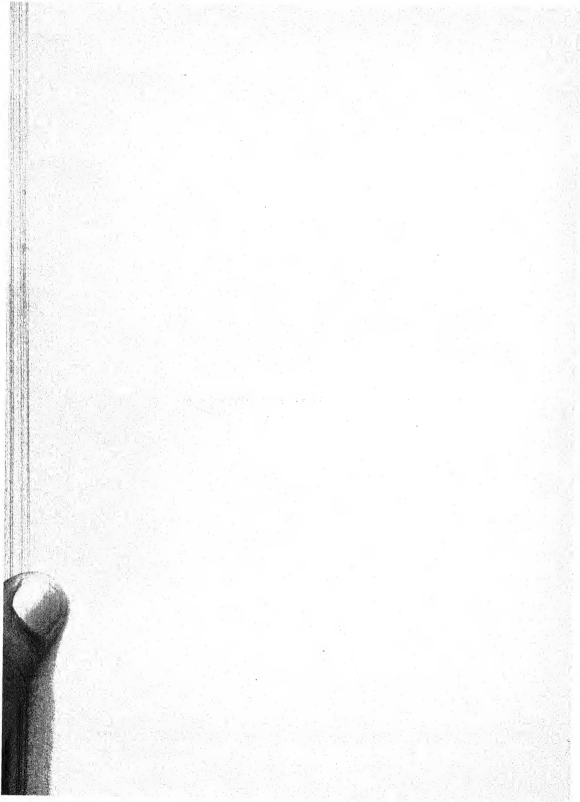
Devapala on KGS:—

नावभिघृतं हविरस्तीति श्रुतेः





# काठकश्रोतसूत्रसङ्कलनम्



# ॥ काठकश्रोतस्त्रसङ्गलनम् ॥

# [काठकश्रोतसूत्रे चतुर्थः पटलः \*]

श्रीगर्णेशाय नमः । दिवः श्येनीभिरन्वहं । खर्गकामो यजेत । दिवः श्येनयो नाम सप्तेष्टयः । ताभिः शुक्कपचप्रतिपद्यारम्य सप्ताहम् यजेत । अन्वहमेकैकया त्रिहिविष्कया । अप्रये कामायाष्टाकपालं आशाय चरुम् । अनुमत्यै चर्रमिति प्रथमा । सर्वाखाद्योत्तमे तुल्ये हिविषी । मध्ये विशेषः । कामाय बहार्ये बहार्ये अत्भयः अत्भयः अप्रये बिलमते अनुवित्त्ये एता द्वितीयादिष्वि-ष्टिषु यथाक्रमं द्वितीयाः प्रदिष्टाः । प्रतीष्ट्यपहोमा आस्नाताः सोऽत्र जुहोतीति । तस्य कर्म । शुक्कपचे प्रथमायामामावास्येनेष्ट्वा दिवः श्येनीभिर्यन्त्ये

- \* On the top is given शुक्कपच्चस्य पृथक्-कृत्यानुवादोऽयं यं कामयेत पापीयान्त्स्या-दिति तमपरपच्चे याजयेत पापीयानेव भवति । यं कामयेत वसीयान्त्स्यादिति तं पूर्वपच्चे याजयेत् । वसीयानेव भवति इत्यादि श्रुत्या सर्वशुक्कपच्चस्य काम्यकर्मकालत्वेनोपदिष्टत्वा-च्छुक्कपच्चः सर्वोऽपि काम्येष्टीनां कालः ।
- 1 For this term cf. Sāyaṇa on TB. 3.
  12. 3. 2-8. "या इष्टयः पूर्वमिभिहिताः ता
  एताः सप्तसंख्याकाः स्वर्गलोकस्य द्वार इव
  प्राप्तिसाधनभूताः । तासां च दिवः श्येनय
  इस्तेतन्नामप्रन्थाः । लोके श्येन उत्प्तुत्याकाशे खेच्छ्या सम्रति एवमेता श्रापि यजमानस्य युलोके खेच्छ्या सम्रारं प्राप्नुवन्ति ।
  तस्माद युलोके खेच्छ्या सम्रारं प्राप्नुवन्ति ।

दिवःश्येनयः संपन्नाः।"

- 2 For variations cf. TB. 3. 12. 2. 2-8
- 3 Cf. स एतमझये कामाय पुरोडाशमधाकपालं निरवपत् etc. TB. 3 12, 2, 4
- 4 Cf. श्रमये कामाय खाहा ब्रह्मणो खाहा etc. TB. 3. 12. 2. 5.
- 5 Cf. अप्तरेय कामाय खाहा यज्ञाय खाहा etc. TB. 3. 12. 2. 6
- 6 Cf. श्रमये खाहा श्रद्भ्यः खाहा etc. TB. 3. 12. 2. 7
- 7 Cf. अप्तये कामाय खाहाप्तये बित्तमते खाहा TB, 3, 12, 2, 8
- 8 Cf. श्रमये कामाय स्वाहानुवित्त्ये स्वाहा TB, 3.12.2, 9.

खर्गं लोकमवामवानीति संकल्पः । दैवः श्येन ५ हविः । सर्वं पौर्णमासवत । अमये काय जुष्टं निर्वपामि । श्राशाय जुष्टमनुमत्ये जुष्टम् । श्रमे काम ह्व्यं रचस्वाशे हव्यं रचस्वानुमते हव्य ५ रचस्वा<sup>ड</sup> निर्वापवत् । प्रोच्चणम् । श्रोचामीति विशेषः । उत्करे त्रिर्निनीय यथाभागं व्यावर्तध्वम् । इदमग्नेः काम-स्येति पेषगार्थान् इदमाशाया अनुमत्या इति चर्वर्थान् । अप्रये कामाय जुष्ट-मधिवपामि । क्रपालान्युपधाय चरुद्वयम् । अप्रये कामाय जुष्टं संवपामि । पुरो-डाशमधिश्रित्य चरुद्वयं घर्मोऽसीति । श्राज्यलेपादि पुरोडाशेन प्रचर्य । श्रा-शाया अनुबृरहि । आशां यज । आशाया अहमन्नादः एवमनुमतेः । तुभ्यं ता अश्याम तमिति कामस्य । आशानां त्वा विश्वा आशाँ इत्याशायाः। श्रवु नो द्यानुमतिरैन्विदनुमते विमित्यनुमते: । नारिष्ठान् हृत्वा । श्रमये कामाय स्वाहा । त्राशायै स्वाहा । त्रजुमत्यै स्वाहा । प्रजापतये स्वाहा । स्वर्गाय छोकाय स्वाहा । अप्रये स्विष्टकृते स्वाहेति हुत्वा स्विष्टकृतं यजाति । इञ्यवाहं स्विष्टमिति स्विष्टकृतः । अत्रेष्टौ दिचाणाकाले पष्टौहीवरां कंसपात्रं रूपान्तरगं कांचीन पुरादि एतान्यन्तर्वेदि स्थापयित्वा नपुंसकबहुवचने-नोहः । ब्रह्माणि ब्रह्माणि स्थ ब्रह्मणे वो मामाहि <sup>९</sup>५ सिष्टाहुतानि महा ५ शिवानि भवत । सहस्रधाराण्युत्सान्यचीयमाणानि । तानि दध्मः पृथिवीमन्तरिचं दिवं च तैः पष्टोहीकंसनूपुरादिभिरतितराणि मृत्युम् ।।१॥

- 1 So Ms. May be कामाय, निर्वपामि
- 2 For अप्रे हर्ज्य रचस्व cf. KS. 1. 4: 31. 3; VS. 1. 11; TS. 1. 1. 4, 2: 8. 1; TB. 3. 2. 4. 7.
- 3 So Ms. May be रचस्व
- 4 Cf. TB. 3, 7, 8, 3, 12, 1, 1; ApŚS, 9, 18, 8, Cf. also TB, 2, 5, 3, 3.
- 5 ऋतु—नमित cf. VS. 34. 9; TS. 3. 3. 11. 3; TB. 3. 1. 3. 3; TA. 4. 11. 2; ApśS. 15. 13. 5.
- 6 श्रन्विद्तुमते त्वम् cf. AV. 7. 20. 2; VS. 34. 8; TS. 3. 3. 11. 3; MS. 3. 16. 4:

- 189, 10; KS. 13, 16; 22, 15; TB.
- 3. 1. 3. 3; TA. 4. 11. 2; AŚS. 4. 12. 2; ŚŚS. 9. 27. 2. ApŚS. 15. 13. 6; MS. 4. 4. 12.
- 7 For पष्टौही cf. Sāyaṇa on TB. 3. 12.
   2. 10, "चतुःसंनत्सरवयस्का गौः पष्टौही तासां मध्ये या श्रेष्ठा ताम्"
- 8 Cf. TB, 3. 12, 2, 10, पष्टौद्दीवरां द्यात्। कंसव । स्त्रिये चाभारं समृद्धये ॥
- 9 MS. सिंसिष्टा
- 10 मन्त्र not traced.

ब्राह्मणा इमानि वः पष्टौहीकंसन् पुरादीनि । ब्राह्मणतर्पणान्तम् । सप्तेष्टयो नानाहवनीयाः कालभेदात् । केचिदेकाहवनीया इति एकं कर्भेष्टचयनमिति । नानाहवनीयपचे अन्वहं संकल्पादि अन्यपचे आदावेव संकल्पः। नानाहव-नीयपत्ते इष्टचा यच्ये इति प्रथमवर्जानाम् । दैवः श्यैन १ हविः । एकाहवनीय-पत्तेऽपि तथैव । श्वोभृते संकल्पादि पूर्ववत् । तत्र विशेषः । प्रथमतृतीयौ पूर्व-वत् । द्वितीयं कामाय चरुं निर्वापादि द्वितीयवर्जं पूर्ववद्याज्यानुवाक्याश्च । कामो भूतस्य कामस्तद्य इति कामस्य । नारिष्ठान् हुत्वानुपहोमाः पूर्ववत् । कामाय स्वाहेति द्वितीय इति विशेषः । स्विष्टकृदादि पूर्ववत् । ब्राह्मण-तर्पणान्तम् । श्वोभृते सर्वं पूर्ववत् । द्वितीयस्तु ब्रह्मणे चरुमिति विशेषः । ब्रह्म जज्ञानं पिता विराजामिति द्वितीयस्य याज्यानुवाक्ये । उपहोमे ब्रह्मणे स्वाहेति द्वितीयाहुतिः । पूर्ववद्त्तिणा । श्वोभृते संकल्पादि पूर्ववत् । द्वितीयं यज्ञाय चरुम्। एतावान् विशेषः। यज्ञो रायो उर्य यज्ञः इति यज्ञस्य। यज्ञाय स्वाहेति द्वितीयाहुतिः। श्वोभृते पूर्ववत् सर्वम्। द्वितीयमद्भयश्रहम्। श्रापो भद्रा त्रादित्पश्यामि इत्यद्भ्यः । अद्भ्यः स्वाहेति द्वितीयः । श्वोभृते पूर्ववत् संकल्पादि । द्वितीयमग्रये बलिमते चरुम् । तुभ्यं भरंति यो देखः इत्यग्नेबलि-मतः । श्रमये बलिमते स्वाहेति द्वितीयः । श्रोभृते सप्तम्यां पूर्ववत् । श्रवु-वित्त्ये चरुमिति विशेषः । पूर्वे देवा अपरेगा प्रागापानावित्यनुवित्त्याः । श्रवुवित्त्यै स्वाहेति द्वितीयः। पूर्ववद्त्तिणा। त्राक्षणतर्पणान्तम्। त्राप ऐन्द्रा-

1 So Ms. May be हुत्वोपहोमाः

2 Cf. AV. 4. 1. 1. VS. 13. 3, KS. 16. 15, 29. 5. 38. 14, TS. 4. 2. 8. 2, MS. 2. 7. 15: 96. 11, TB. 2. 8. 8. 8, with Sāyaņa on it.

- 3 Cf. TB. 3. 12. 1. 1.
- 4 यज्ञो रायो यज्ञ ईशे वस्नाम् TB. 2. 5. 5. 1; 3. 12. 1. 1.
- 5 ऋयं यज्ञो वर्धतां गोभिरक्षैः KS. 35. 3; TB. 2. 5. 5. 1; ApŚS 9. 17. 1. Cp. also KS. 35. 4; TB. 3. 12. 1. 1
- 6 Cf. AV. 3. 13. 5; TS. 5. 6. 1. 3; TB.

- 2. 8. 9. 3; 3. 2. 1. 1. Ap\$S. 14. 18. 1
- 7 Cf. श्रादित पश्याम्युत वा श्र्योमि AV. 3. 13.6; TS. 5. 6. 1 4; MS. 2. 13. 1: 152. 15; KS. 35. 3; TB. 2. 8. 9. 3.
- 8 Cf. तुभ्यं भरन्ति चितयो यविष्ठ RV. 5.1 10; MS. 4. 11. 4: 172. 5; KS. 7. 16; TB. 2. 4. 7. 9.
- 9 Cf. यो देह्योनमयद् वधष्ठीः RV.7.6.5; TB. 2.4.7.9; यो देहाः TB. 3.12. 1.1.
- 10 Cp Sāyaṇa on TB. 3, 12, 2, 1.

भविकाराः । शिष्टाः सर्वा आग्नेयविकाराः । दिवः श्येनयः समाप्ताः । तत्र श्लोकौ—

इष्ट्वामावास्यया तस्मिन् प्रथमायामुपक्रमः। दिवः श्येनीभिर्यद्ये च दैवः श्येनं हविस्तथा।। आप ऐन्द्राप्तधर्माणः शिष्टा आग्नेयधर्मकाः। पष्ठौद्यादि यथाश्राद्धं स्त्रियाभरणमेव च।।

श्रपाद्याभिश्वं। श्रपाद्यानां सर्वं पूर्ववत्। श्रपाद्या इति समुदायनाम। पूर्ववदारम्भकालः। पश्चेष्टयः। अग्न्यनुमती पूर्ववदनुषज्येते पश्चस्वाद्योत्तमे। तपः श्रद्धा सत्यं मनश्वरण्यमित्येताः पश्चस्विष्टिषु देवताः। श्रपाद्याभिर्यच्ये। स्वर्गं लोकमवाप्तवानीति सङ्कल्पः। श्रापाद्यं हिनः। श्राप्तेयमष्टाकपालम्। तपसे चक्म्। श्रनुमत्ये चक्म्। नारिष्ठान् हुत्वा। श्रप्तये स्वाहा। तपसे स्वाहा श्रनुमत्ये स्वाहेत्यादि। श्रप्तिमूर्धा भुवं इत्याग्नेयस्य। तपसा देवा इति द्वे तपसः। श्रनुमत्यादि पूर्ववत्। सर्वासां पूर्ववहित्या। श्रोभूते पूर्ववत्तम्। श्रद्धाये चक्मिति विशेषः। श्रद्धाये स्वाहेति द्वितीयः। श्रद्धया देवो देव-त्वमस्त्रन्व हति द्वे श्रद्धायाः। तत्रं पंचपदा याज्याः।। ६॥ श्रेषं सर्वं पूर्ववत्। श्रोभूते सर्वं पूर्ववत्। सत्त्याय चक्मिति मध्यमः। सत्त्याय स्वाहेति द्वितीयः। श्रापात्सत्यमिति द्वे सत्यस्य । श्रोभूते पूर्ववत् । मनसे चक्मिति मध्यमः। मनसे स्वाहेति द्वितीयः। श्रद्धाद्विति द्वेतीयः। श्रद्धाते द्वे मनसः। श्रोभूते पश्चम्यां पूर्ववर्त्तम्वम् । चरणाय चक्मिति मध्यमः। चरणाय स्वाहेति द्वितीयाहृतिः। वपहवेऽस्थेति द्वे चरणस्य। श्रोषं पूर्ववत् । ब्राह्मण्तर्पणान्ताः पश्चेष्टयः। तत्र श्रोकः।—

<sup>1</sup> Cp. TB. 3.12. 3.1, with Sayana on it.

<sup>2</sup> Cp. 1.

<sup>3</sup> Cp. RV. 8.44.16; SV. 1, 27; VS. 3. 12; TS. 1, 5, 5, 1; MS, 1, 5, 1; 65, 8; KS. 6, 9; 7, 4; 9, 2; TB, 3, 5, 7,

<sup>1; 12. 3. 4.</sup> 

<sup>4</sup> Below on the margin, For याज्यातु-वाक्याः cf. केंक on KSS. 1, 184.

<sup>5</sup> Marked with green unguent, आगात् सत्यं हिनिरिदं Cf. TB. 3.12. 3.2.

त्रपाद्याभिस्तथा यद्दये त्र्यापाद्यं च हविस्तथा। सर्वो त्राग्नेयविध्यन्तास्तपसादे द्वयं द्वयम्।।

> ॥ श्रपाद्याः समाप्ताः ॥ ॥ चतुर्थः पटलः ॥

nineteenth century. Appearance discoloured. Complete. This patala of the Kāthaka Śrauta sūtra, which was generally supposed to be lost, contains directions for two different sacrifices, one the दिवः स्येनी-यांग and the other अपायायांग.

<sup>1</sup> So MS. May be ॰देईयं or ॰दौ

<sup>2</sup> Cp. Catalogue of Sanskrit manuscripts, Govt. Collection, Vol. II, Vedic manuscripts. 4 leaves, 8. lines a page. Substance country made paper. 7 x 3½ inches. Folia 4, lines 9 on a page. Extent in ślokas 60. Character Nāgara of the early

## काठकश्रोतसूत्रसङ्कलनम्\*

काठके — ग्रन्थि कृत्वा पुरस्तात् प्रत्यश्चमपकर्षतीति । ए० ५३ काठके — त्रष्टादशदारं शुष्कं समानवृत्तस्य सन्नद्यति विंशतिमिष्टौ पशुबन्धे चेति । ए० ५३

लौगात्तिः—वेदं करोति दर्भमुष्टिं प्रसव्यमाविष्टयोपभुज्याग्राणां शुल्वं कृत्वा त्रिः परिहृत्य गुणेषु शुल्वान्तमवकृष्यायम्य शुल्वात् प्रादेशे छित्त्वा-ग्राणीध्मे निधायोत्करे मूलानि ततो वेदिकरण्मिति । ए० ५५

त्रात एव मैत्रकठापस्तम्बस्त्रेषु वैकङ्कती ध्रुवेति पठ्यते । पृ० ५६ लोकाच्छेषस्य प्रतिपत्तिरिति कठसूत्रात् । पृ० ५६

मण्डनः - रोहीतकान् न्यग्रोधोत्थान् पालाशान् वा कठश्रुतेः ।

कुर्वीत चमसांस्तेषामभावे अन्यद्भमोद्भवान् ॥ श्राश्वत्थं वारगं नो चेदिडापात्रमिहान्यजम् ।

श्रिविहोत्रहवरायत्र ग्राह्या वैकङ्कृती शुभा।

पालाशी तु कठश्रुत्या द्वयाभावेऽन्यवृत्त्वजा ॥ इति। पृ० ६१

काठके—अरितमात्री सुगिप्तहोत्रहवणी पालाशी सामान्यतया निर्व-पणितरासां बाहुमात्राः सुग्दएडाः प्रहस्तमात्राणि प्रस्नवणान्यर्थपरि-माणानि पात्राणि पालाशी जुहूराश्वतथ्युपभृद् वैकङ्कती ध्रवा शमीभूर्जमय्यो वा त्वक्नोबिला हंसमुख्यो भवन्तीति श्रुतिनैयग्रोधाश्रमसा रौहीतका वा

deva on Kātyāyana Śrautasūtra, edited by A. Weber, Berlin. 1859.

Quotations are taken from the commentaries of Karka and Yājāika-

सर्वाणि वा पर्णमयानि स्पयसुवशम्यं खादिरं प्राशित्रहरणं च यद्वा यज्ञियानां पात्रीडाचमसं लोकाच्छेपस्य प्रतिपत्तिरिति । पृ० ६१

तदुक्तं मण्डनिमिश्रैः — छिन्नं लूनं च पिष्टं च सान्नाय्यं मृन्मयं तथा। लोकसिद्धं गृहीतं चेन्मन्त्रा जाप्याः कठाशयात् ॥

पृ० १६५

काठके — पूर्यो पौर्णमासीम्रपवसेददर्शनेऽमावास्यामिति । पृ० १६६

काठके — तसानृग्रमादायोभयतः प्रतिश्चिय दिन्ग्रा प्रत्यक्तृग्रं निरस्यतीति । पृ० १७७

साङ्गारेगा भसानेति काठके। पृ० २०५

काठके — वेदं करोति दर्भग्रष्टिं प्रसन्यमावेष्टचोपश्चन्याग्राणां शुन्वं कृत्वा त्रिः परिहृत्य गुणेषु शुन्वान्तमवकुष्यायम्य शुन्वात्प्रादेशे छित्त्वाग्राणीध्मे निधायोत्करे मृलानीति । ए० २०६

काठके च — पुरस्तात्प्रस्तरादनन्तर्गर्भौ विधृती त्र्यादाय वेद्यामुद्श्रौ निधायेति । पृ० २२८

काठके च — लेपाद् द्विरुपस्तारः सकृत्पुरोडाशावदानं लेपाद् द्विरिम-घारण्मिति । पृ० २६२

काठके — पितापुत्रौ चेदाहिताग्नी स्यातां येभ्यः पिता तेभ्यः पुत्रो दद्यात् । पिता प्रेतः स्थात्पितामहो जीवेत्पित्रे पिषडं निधाय पितामहात्प-राभ्यां द्वादिति । पृ० २६४

कठसूत्रे — पौर्णमास्यामादधानः पूर्वाम्रुपोष्याधायाग्न्याधेयेष्टिभिरिष्ट्वा जुह्वदिग्नहोत्रम्रुपतिष्टमानो वसति श्वोऽन्वारम्भणीया पौर्णमासं चेति ।

काठके च — आधानं चेत्पौर्णमास्यां पूर्वां तन्द्रेवताभ्य उपवसेदुत्तरा-मन्वारम्भणीयाये पर्वणे चेति । ए० ३५५

लौगाचिः — पौर्णमास्यामादधानः पूर्वाम्यपोष्याधायाग्न्याधेयेष्टिभिरिष्ट्-वा जुह्बदग्निहोत्रम्रपतिष्ठमानो वसति श्वोऽन्वारम्भणीया पौर्णमासं चेति। पुत्रस्य नाम गृह्णाति पुत्रयोः पुत्राणां वा प्रियतमस्येति लौगाचिरिति काठके । पृ० ३६३

तत्र प्रकारद्वयम् — होमाद्यर्थमुद्भृतान् सम्भाव्य प्रवत्स्यदुपस्थानैनेवोप-स्थानमिति कठसूत्रे । पृ० ३९७

कठस्त्रे विशेषः — प्रवसत उपस्थानं याजमानं चेत्येके नेति छौगाचिः। प्रवसन् यदा हुतं मन्येताथ भुज्जीत। पर्वण्युपोष्य यदा संस्थितं मन्ये-ताथ भुज्जीति। तथा — त्रानुपस्थाय प्रवसन् प्रवत्स्यदुपस्थानेन प्रतिदिश-भुपतिष्ठेतेति। तथा — यदाऽग्निहोत्रे संस्थितं वा तन्त्र त्रागच्छेदागतोपस्थान-मेवास्य तददः स्यान नित्यमग्न्युपस्थानं न याजमानमित्येके। विसंस्थितं वा तन्त्र त्रागच्छेदागतोपस्थानेनोपस्थाय यदतीतं याजमानं तज्जपेन्नातीतं जपेदिति छौगाचिरित। पृ० ३६६

कठसूत्रेऽप्येवमेवोक्कमित — श्वो भूते तुल्यमा निर्वपणादिति। पृ०४२६ तथा काठके — श्रमये वैश्वानराय द्वादशकपालिमिति। पृ० ४२६ तथा काठके (मानवे) च — सद्यः पौर्णमासीं संस्थाप्य केशान् वपति श्मश्रूणीति। [तथा] त्रिःश्वेतया शलल्या लोहायसेन चुरेण निवर्तयतीति। पृ० ४३५

काठके च — ब्रह्मचारिव्रतो भवत्यासमापनाद्धःशायी मांसं स्त्रियश्च वर्जयेत् । काममृतौ जायामुपेयादिति लामकायनिनां ब्राह्मण्मिति । पृ० ४३८

अत्र कठसूत्रम् — आमयविष्टानां करम्भपात्राणि यावन्तो यजमानस्य पुत्रपौत्रा यजमानः पत्नी च प्रतिषिद्धे एकमधिकं शृङ्गिणं मेषमशृङ्गीं मेषीं शुक्कोर्णाभिरावेष्टयेति । पृ० ४४२

एतेषां कठादीनां वारुग्णप्रघासिकहविर्प्रहग्णकाल एवैन्द्राप्ननिर्वापानन्तरं करम्भपात्रादीनां निर्वपग्ं विहितमस्ति । ए० ४४३

काठके च — उत्तरतश्चात्वालं बहिर्वेदि सम्प्रत्युत्तरवेदेख्विप्रक्रमेऽपरिमिते वेति जानुद्रमं खात्वेति च । ए० ४४८

काठके - परिमण्डलां वेति । पृ० ४५१

काठके च — श्रो भृतेऽग्नी प्रण्यते यथा पशुबन्ध इति । पृ० ४५६ तथा च काठके — त्रीन्परिधीन्पैतुदारवान् प्रादेशमात्रांस्तैरुत्तरवेदिनाभिं परिद्ध्यादिति । पृ० ४६०

तथा च काठके — अध्वर्धरेव सम्प्रैपान्मारुतीवर्जिमिति । ए० ४६२ काठके — यावन्तो वेष्टचेति । ए० ४६८

काठके च — प्रतिप्रस्थाता पत्नीमाह कति ते कान्ता इति । सत्यं वदे-न्निर्दिष्टांस्तान्वरुणो गृह्णात्विति [ब्र्याद् इति]। ए० ४७३

काठके च — तानि शूर्पेश । शूर्पहस्ता पत्न्यादित्यमुपतिष्ठते नमस्त त्रातानेत्यन्तवेदि गच्छति । त्रपरेश विहारं परिक्रम्य दिश्योन वेद्यन्तेन गत्वा पूर्वेश दिश्यमित्रं प्रत्यश्चौ तिष्ठन्तौ पत्नीयजमानौ शूर्पमन्वारभ्य जपं प्रधास्थान् इति द्वे यद् ग्राम इति हुत्वाक्रिनित जिपत्वा यथार्थं प्रव्रजति इति । ए० ४७४

तथापस्तम्बः — एघोऽसीति समिध आधायाहवनीयग्रुपतिष्ठन्त इति । एवमेव मानवकठग्रुत्रयोरिप । अनपेत्रमाणा आयन्ति समिधः समिन्द्र एघोऽसीत्यग्रौ समिधमादधातीति काठके । ए० ४७६

काठके च — वारुएया निष्काषेणावभृथं यन्त्युद्श्चं प्राश्चमुरुं हि राजेति द्वाभ्यां स्थावरमुद्कं गत्वा तस्य पश्चादुपविश्याग्नेरनीकिमत्यप्स्वाघारमाघार-यति तृणे दारुणि वा शेषेण चतुरोऽपवहिंषः प्रयाजान् यजत्याज्यभागाविष्ट्वा निष्काषस्यावदाय वरुणं यत्रत्यग्नीवरुणो स्विष्टकुद्धर्मेणोत्तरावनुयाजाविष्ट्वा देवौ यजेति प्रथमस्य सम्प्रैष आयन्ति यथा पश्चवन्ध इति । पृ० ४७६

बर्हिरनुप्रहरणवर्जं वा त्रापस्तम्बमाकठमानवस्त्रेषु चायमेव पत्त उक्नो-ऽस्ति । ए० ४८६

सायमिति काठके । ए० ४६१

एवमपि च मैत्रकठतैत्तिरीयस्त्रेष्वप्युक्तमस्ति । ए० ५०२

काठके — सपवित्रे निवान्याया गोर्दुग्धं सङ्क्षेत्रेषीकया प्रसच्यमन्वार्भ्यो-पमन्थतीति । पृ० ५१० काठके च — उपमूललूनं वर्हिरिति पूर्वेण दिचणमित्रमेकैकं पात्रं प्रयु-नक्षचपरेण ब्रह्मयजमानाविति । ए० ५११

काठके च — अनूच्यमानायां सामिधेन्यां त्रिरिध्ममाद्धातीति । पृ० ५१३

यावन्तो यजमानस्य पुत्रपौत्रा इति काठके । ए० ५३०

काठके — अथ सद्योऽग्निष्टोमाय दीचते पशुना वेति । ए० ५४०

काठके — तदहः शुनासीर्यं चतुथ्यां मासि चतुर्षु वा मासेषु शुना-सीर्येण यजेतेति । पृ० ५४४

कठानां पश्चाहिकानि पठ्यन्ते। तत्र फाल्गुनशुक्कैकादश्यां वैश्वदेवं पर्व। तिसम्नेवाहिन वरुणप्रधासार्थसुद्धृत्य करम्भपात्रकरणाद्युत्तरवेदिछादना-न्तम्। द्वादश्यां वरुणप्रधासाः। त्रयोदश्यामानीकवत्यादिगृहमेधीयान्तम्। चतुर्दश्यां दिवहोमादिसाकमेधसमाप्तिः। पौर्णमास्यां शुनासीरीयमिति। एवं पाशुकान्यपि पश्चाहिकानि भवन्ति। कठानाञ्च प्रतिपद् आरभ्य क्रियन्त इति पठ्यते। पृ० ५५४

काठके - देवस्त्वेत्युक्त्वेति । पृ० ५६८

काठके — प्रागग्ने रथमात्रीं वेदिं प्राक्परिग्रहात्कृत्वा तस्याः पूर्वार्धाद् द्वात्रिंशदङ्गुलामुत्तरवेदिं चतुःस्नक्तिं प्रत्यग्यूपदेशात् पदमात्रे भूयसि वा अप-रिमिता वेदिर्यदा स्यादशपदोत्तरवेदिः सम्भवेत्तां वेदिं कुर्यादिति छौगा-चिरिति । पृ० ५७३

सम्भारानुत्तरनाभौ न्युप्यापि वैतदन्तं पूर्वेद्युः स्यादिति काठके । पृ० ५७३

तथा च काठके — त्रिरन्क उत्तरेश वेद्यन्तेन गत्वा पूर्वेशोत्तरवेदिं प्रत्यङ तिष्ठिन्नित्यादि । पृ० ५७४

काठके — ब्राहरन्त्याज्यं पात्राययरणी प्रथमपरापतितं खर्विधमन्थनौ च शल्कौ कार्ष्मर्थमय्यौ वपाश्रपययौ रशने त्रिगुणां त्रिव्यामां द्विगुणां द्विव्यामां साचीमध्यवदानीं खिधितिं कुम्भीं द्यंडं शूलं यूपं प्रचालितं पशुं स्नातं पन्न-दमव्यङ्गं येन चार्थो विहारं परिस्तीर्थ पात्राणि प्रयुनक्कीति । ए० ५७५ अत्र काठके विशेषः — दिध च निर्वपित यथाज्यं द्वे उपभृनमन्त्रे चतु-र्गृहीतान्याज्यानि द्वितीयस्याग्रुपभृति तेज इत्युपस्तीर्य ज्योतिरसीति दण्या-सिच्योत्तमाभ्यामभिघार्य शेषे घृतमासिच्य तस्य पश्चभिघारणं वनस्पतिं च यजतीति । ए० ५७६

कठसूत्रे — प्रादेशमात्रं सम्प्रवेष्टचाणीयस्यां स्थवीयसीमतिषज्येति । पृ० ५८०

काठके — उप देवानिति पशुग्रुपाकरोति प्रत्यङ्ग्रुखमिति । पृ० ४८१ द्विशृङ्गिकशृङ्गाभ्यामिति काठके । पृ० ४८७

अथ कठस्त्रे विशेषः — प्रमुच्य यूपात्पशुं यन्त्युल्मुकहस्तोऽग्रत आ-ग्रीध्र उत्तरस्मिन्वेद्यन्ते पशुमवस्थितं द्विशृङ्गिकशृङ्गाभ्यां वपाश्रपणीभ्यां मुख-मभिनिधायाश्राव्याहोपप्रेष्य होतर्हव्या देवेभ्य इति सश्चरेण निष्क्रम्य रेवति प्रेत्यनुमन्त्रयत इति । पृ० ५८८

काठके च — चरमेऽङ्गारे वर्षां निगृह्यान्तरा यूपाम्री हृत्वाभिघार्य श्रपय-तीति । ए० ५६३

काठके च — प्रस्तुतासु स्तोकेभ्योऽनुबृहीति श्येनीं सुशृतां वेद्यां दर्भेषू-दगग्रेषु निधायेति । ए० ५६३

त्रापस्तम्बेन तु त्राहवनीयस्य दिच्चिणत एव नीत्वा दिच्चिणस्यां वेदि-श्रोण्यां बर्हिषि स्नच्चशाखायां वपाया त्रासादनम्रक्रम् । कठसूत्रे चोदगग्रेषु दर्भेषु । पृ० ५६४

काठके च — स्वाहाकृतीरिष्ट्वा प्रत्याक्रम्याभिघारयति ध्रुवां पृषदाज्यं वपां नोपभृतं तमाज्यभागाविष्ट्वेति । ए० ५६४

काठके च — श्रासना वर्षां सकुद्वदाय द्विरिमघार्येति । पृ० ५६५ काठके च — स्थाल्यामवदानानि श्रपयति शूले हृदयमसम्भिन्ने वृक्कावनि-वृंडिते गुद्वनिष्ठु गर्तं खात्वा तस्मिन्न्वध्यं कुर्यात्पशुपुरोडाशाय पात्रशेषं प्रयु-निक्कां । यद्देवत्यः पशुस्तद्देवत्यं व्रीहिमयमेकादशकपालं वा । प्रण्यनादि तुल्य-माप्त्येभ्यो व्युद्ध वर्हिराप्त्येभ्यो निनयति । शृते पशौ पशुपुरोडाशोन प्रचरति यदि बहवः पशवः पशुपुरोडाशा वा स्युर्जुहूपभृतोरुपस्तीर्य जुह्वामवदाया- भिघार्योपभृत्यवदायानभिघार्योत्तमस्याभिघारणमनु सौविष्टकृतमभिघारये-द्यन्न क च सहोपभृत्तदेवमेव कुर्यात् । इन्द्राग्निभ्यां पुरोडाशस्यानुबृहीत्याश्रा-व्याहेन्द्राग्निभ्यां पुरोडाशस्य प्रेष्येति । इष्टे स्विष्टकृता प्रचरत्यप्रये पुरोडा-शस्येति सम्प्रेषः पुरोडाशयोः पुरोडाशानामिति चेडाग्रपहृय पृषदाज्यस्य स्रुवेण वेदोपयामेनादायाह श्रृतं हविः शमिता३रिति श्रृतमिति शमिता प्रत्याहेवं मध्य एवं गत्वेति । पृ० ६०५

काठके च — प्रवृक्ष श्र्लाद्भृदयमभिघारयति पशुं चेति । पृ० ६०८ काठके — अप्रे हृदयस्थावद्यन्नाह मनोताया इति । पृ० ६१० कठसूत्रे — सौविष्टकृतानामेव सर्वेषां द्विरिति । पृ० ६१० प्राशित्रं तु कात्यायनापस्तम्बमानवकठसूत्रेषु शतपथे च पठितं नास्ति । प० ६११

काठके च — सकुचतुर्वावदाय वनस्पतिना चरतीति । ए० ६१२ काठके — ब्राहरत्याग्नीधः पशुश्रपणादङ्गारान्पूर्वेणाध्वर्धं कृत्वोत्तरस्यां वेदिश्रोग्यां व्युद्य बर्हिनिवपति तत्रोपयज इति । ए० ६१५

काठके — तत्रोपयजः पृषदाज्येनैकादशानुयाजान्त्रत्याहुति गुदकाग्रड-स्यासम्मिन्दत्रच्णयावदाय समुद्रं गच्छ स्वाहेति प्रतिमन्त्रमिति । पृ० ६१५ काठके च — संस्थितयजुर्हुत्वा जुह्वा स्वरुं जुहोत्यनुपस्तीर्णमनभिघारितं द्यां ते भूम इति । पृ० ६१६

काठके च — अथाप्तिष्टोमस्य पुषयाहे दीचा पर्वणि सुत्यामावास्ये वा संस्थितो दीचा पुषयाहे सुत्येति । ए० ६३२

काठके च — पत्नी यजमानश्राश्चीत इति । पृ० ६३५ काठके च — तीर्थेनावसृष्य शं नय इति स्नात्वोदिदाभ्य इत्युत्क्रम्येति । पृ० ६३६

काठके — उच्चैः प्रवर्ग्येगा चरतीति । पृ० ६३६

काठके — अपरेगाप्तिं कृष्णाजिने आस्तीर्यान्तर्मासे बहिर्लोझी यद्येकं साहित्यां पूर्वपादं प्रतिषीव्येदिति । ए० ६४४

कठसूत्रे — विष्णोः शर्मेति चौमान्तेन शिरः प्रच्छादयति जालं पत्न्याः

शिरसीति । पृ०६४५

तथा च काठके — चौमान्तेन शिरः प्रच्छादयति जालं पत्न्याः शिर-

काठके च — दैवीं धियमिति मार्जयते इति । पृ० ६५०

काठके च — यदि प्राक्कालादङ्गुलीर्वाचं वोत्सृजेदिदं विष्णुर्विचक्रमे बृहस्पते जुषस्व नस्त्वमग्ने व्रतपा असीत्यिग्नमुचीति । ए० ६५२

मानवे च लोमतः कृष्णाजिनस्य शय्यासनमाच्छादनं च प्रतिषिद्धं निष्ठीवनं हसनमववर्षणं दन्ताविष्करणममेध्यद्श्निमपाङ्गाहनं होमोऽनृतं च प्राग्वंशादुदयास्तमयावभ्याश्रावणं च न स्यान्नकः मृत्रपुरीषे कुर्याद्यदि दिवा छायायां यदि हसेदिपधाय मुखिमिति उदन्तीरित्यवसृष्टो जपेददब्धं चच्चित्रित्यमेध्यं दृष्ट्वा अदीचितवादं चेद् व्र्यास्वमन्ने व्रतपा असीति जपेदकाले वाचं विस्रुज्य वैष्णवीमान्नावैष्णवीं सारस्वतीं वाईस्पत्यामित्येता निगद्य वाचं यजतीति । एवमेव कठसूत्रेऽपि । पृ० ६५३

त्रापस्तम्बः — चतुर त्राज्ययागान्प्रतिदिशं यजति पथ्यां स्वस्ति पुरस्तादिशं दिचाणतः सोमं पश्चात्सिवतारम्रचरतो मध्येऽदितिमिति । एवं मानवकठसूत्रयोरि । पृ० ६५४

काठके — सोमक्रयणीं बभुमेकहायनीं ज्यायसीं वेति । पृ० ६५८ कठसूत्रे — तस्य दिच्चिषु सप्तसु पूर्वपंदेषु लच्चगां कुरुते । पृ० ६५६ काठके च — न विचीयमानं प्रेचेरिन्निति । पृ० ६६१

अपरेण ब्रह्मयजमानौ द्विणतः शकटमन्वारभ्याह सोमायेत्यादि काठके। पृ०६६८

मानवलौगाच्यापस्तम्बस्त्रेषु अत्र सुत्रक्षायय सुत्रक्षाययामाह्वयेत्येवं त्रेष उक्नोऽस्ति । पृ० ६६६

अप्रेण प्राग्वंशं कर्णगृहीतमजमग्नीपोमीयं कालालं पीवानमवस्थापयती-ति मानवादिषु । पृ०६७०

काठके च — वरुणस्य स्कम्भसर्जन्यसीति शम्यां प्रवृह्यति प्रउक्त इति योक्त्रपाशं प्रमुच्य प्रविश्य पत्नीमन्वारम्भयित्वा निर्वपति वैष्णवं नवकपाल-

मग्नेस्तन्रिति पश्चकृत्वः सावित्रादिभिस्तुल्येनोत्तरं विमुश्चिति वरुणोऽसीति सोममादत्त इत्यादि । प्रोच्चणादि तुल्येडान्ता सन्तिष्ठत इति च । पृ० ६७३ अत्र कठसूत्रे विशेषः — गाईपत्ये तप्तानां दीचितस्योदकार्थो दिच्चणाग्नौ पत्न्या इति । पृ० ६७४

काठके — सौमिकीं वेदिं विधित्सन् पश्चदशसु प्रक्रमेषु लच्चणं कुरुते त्रिपदः प्रक्रमोऽर्धचतुर्थपदो वा पदं पश्चदशाङ्गुलं द्वादशाङ्गुलं वा तत एकविंशतौ ततिस्वषु ततिस्वषु ततो द्वादशसु पाशः पूर्वेण प्राग्वंशं त्रिषु प्रक्रमेषु शङ्कु निहन्ति तिस्मिन्पाशं प्रतिसच्य प्राचीमायम्य यदेकविंशतौ तत्र शङ्कुं निहन्ति तिस्मिन्पाशं प्रतिसच्य पश्चदशसु गृहीत्वा दिचणायम्य शङ्कुं निहन्त्येतेनोत्तरोऽन्तो व्याख्यात एवं पूर्वार्थं विद्धाति त्रिषु गृहीत्वा द्वादशसु तत्र शङ्कं निहन्तीति । पृ० ६८७

काठके — सम्रदिष्कयोईविधीनयोग्रीनथीन् विचृत्य प्रचाल्याभ्यज्याभितः पृष्ठ्यामवस्थाप्येति । पृ० ६८१

काठके च - त्रिरन्क्नेऽनृद्वह्वन्तो वर्तयन्तीति । पृ० ६६३

कठसूत्रे — द्विपुरुषया पश्चाङ्गचा हिवधीनं विदध्यादनःसंमितं वैव स्याद् द्विप्रादेशया पश्चाङ्गचोपरवान् विदध्याद् द्विप्रादेशोपरवेषु पृष्ठचा प्रादेशं द्वैधं सम्भ्रज्यार्धप्रादेशेन परिलिखेद्दशपद्या पश्चाङ्गचोत्तरवेदिं विदध्याचतुः शय्या पश्चाङ्गचाप्रीधीयं विदध्यात्त्रिपद्या पश्चाङ्गचा धिष्ण्यान् विदध्या-दृष्टादशश्च्या पश्चाङ्गचा सदो विदध्यादिति । पृ० ६६६

काठके - दिच्चिणस्य प्रत्यगुपस्तम्भनादिति । पृ० ६६७

काठके — बाहुमात्रान् खनन्त्यसम्भिन्दन्तोऽधस्तात् सम्भिन्दन्ति । पृ० ६६८

काठके — अध्वर्धयजमानौ संविमृशतो द्वा अन्यो द्वा अन्यः किमत्रेत्य-ध्वर्धर्यजमानो भद्रमिति प्रत्याह तन्नौ सहेत्युभावुपस्पृश्येति । ए० ६८८

काठके — अधिषवणे फलके पुरस्तादंहीयसी पश्चाद्वरीयसी द्वयङ्गुले वा संहिते पश्चाद्रचोहणा इति प्रोच्चत्युत्तरेगोपरवेषूपद्धाति । उत्तरेग पुरीषेगा पर्युद्य शङ्कुभिः परिणिहत्येति । ए० ७००

उक्नोऽस्ति ।

प्र ७२८

| काठके — पूर्वेगोपस्तम्भनं पात्रेभ्यः खरं करोतीति । ए० ७०१                 |
|---------------------------------------------------------------------------|
| काठके — अर्धपश्चमेषु पृष्ठचाया दिच्चणा मध्य औदुम्बर्ये गर्तं परिलि-       |
| खतीति । पृ० ७०१                                                           |
| काठके च — न प्रत्यक्सदोऽतीयाद्ध्वर्धः समया यद्यतीयात्चेत्रस्य             |
| पत इति प्रतिसश्चरेदिति । पू० ७०५                                          |
| काठके — प्रत्यगुद्ग्यविधानादाप्तीध्रयां शालामर्धमन्तर्वेद्यर्धं बहिर्वेदि |
| प्रागपरसाद्वेद्यन्तात्सदो नवशयं प्राक्सप्तविंशतिस्तिर्यगिति । ए० ७०६      |
| काठके च — रौद्रेगोत्यतुषङ्गः सर्वत्रेति । पृ० ७०७                         |
| अत्र काठके विशेषः — वेदिशेषं स्तृणाति ससदोहविर्धानं धिष्णयखर-             |
| वर्जिमिति । पृ० ७०६                                                       |
| काठके च वत्सापाकरणस्य कालान्तरमुक्तम् — वत्सानपाकृत्य प्रवर्ग्य-          |
| वति पात्रारयुद्धास्याग्रिकर्मणाग्निं प्रणीयेति । पृ० ७१०                  |
| कठसूत्र एतेषां सर्वेषामग्रीषोमीयपात्रैः सहासादनं श्रोच्चणं नयनं च         |
| विहितमस्ति । पु० ७१२                                                      |
| काठके — आग्नीश्रीये धिष्एये प्रत्यङ् तिष्ठित्रिधायाग्ने नयेति जुहोत्यत्र  |
| ग्राववायव्यानि सादयन्त्यासन्दीं चेति ।                                    |
| काठके — प्रत्यङ् धिष्णयानतिसर्पेद्ध्वर्धुरिति । पृ० ७१४                   |
| तथा च काठके — यदि बहवः पशवः पुरोडाशा वा स्युर्जुहूपभृतोरूप-               |
| स्तीर्थ जुह्वामवदायाभिघार्योपसृत्यवदायाभिघार्योत्तमस्याभिघारणमञ्ज सौ-     |
| विष्टकृतमभिघारयेद्यत्र कचन सहोपभृदेवमेव कुर्यादिति । ए० ७२३               |
| कठसूत्रे — मार्जियत्वा वसतीवरीर्गृह्णाति वहन्तीनां कुम्भेन प्रतीपस्ति-    |
| ष्टंश्छायायां दर्भेरन्तर्भाय हविष्मतीरिति पूरियत्वान्यैरिपधाय सञ्चरेगा    |
| प्रविश्यापरेण गाईपत्यमप्रेर्व इति निधायेति । पृ० ७२७                      |
| नाग्नीषोमीये हृदयशूलं करोति न सवनीये न स्वरुमनुप्रहरति नान्त-             |
| रापो देवयजनं च पथा व्यवेयात् प्रागस्तमयानिष्क्रम्य वसतीवरीरीह्याति        |
| वहन्तीनां प्रतीपस्तिष्ठन् प्रतीपं कलशासुपमारयतीति कठसूत्रेऽप्येवमेव क्रम  |

काठके — संस्थिते वसतीवरीः परिहरति व्युत्क्रामतेत्युक्त्वापरेण विहारं परिक्रम्य दिल्लांन वेद्यन्तेन गत्वा दिल्लास्याम्चरवेदिश्रोणयां सादयती-न्द्राग्न्योरिति यथेतं परेत्यापरेणाग्नीश्रीयमितं विश्वेषां देवानामिति साद-यतीति । पृ० ७२६

काठके च — ऐन्द्रं दोहयति वत्सानपाकृत्याग्नीश्रीये यजमानो वसतीति । पृ० ७३१

काठके — द्धि सक्तवः करम्भः सक्तवः परीवाप इति । पृ० ७३४ मानवकठसूत्रयोः प्रतिप्रस्थातः सवनीयान्त्रिवपस्वेति प्रेषणपूर्वकं

प्रतिप्रस्थात्कर्तृकत्वमुक्तमस्ति । पृ० ७३४

कठसूत्रे — दित्तगिश्रोणयामुक्थ्यस्थालीं पूर्वमुक्थ्यपात्रमुत्तरस्यां श्रोणया-मादित्यस्थालीं पूर्वमादित्यपात्रिमिति । पृ० ७३६

काठके — वायव्यानि हस्तपाणिप्रादेशमात्राणि तृतीयमात्रखातानि ना-नालचणानि वैकङ्कतं मन्थिपात्रमाश्वत्थे उभयतोम्रखे ऋतुपात्रे सुक्पात्ररूपे तयोरश्वस्येव शफोऽधस्तादिति । ए० ७३६

सुक्पात्रमात्रं पारिस्नवं चतस्रो ग्रहस्थालीरिति काठके । तस्य च विनि-योग उक्कः या वां कशेति द्रोणकलशात्पारिस्नवेन गृह्णातीति । पृ० ७३७

काठके — शुक्लोर्णानां विचितकेशानामृते पवित्रे प्रादेशमात्रारितमात्रे इति । पृ० ७३७

कठसूत्रे — आधवनीयपूतभृतौ च कुम्भौ सोदश्वनौ सापिधानावपरमा-धवनीयमिति । पृ० ७३८

काठके — नैयग्रोधाश्रमसा रौहीतका वा सर्वाणि वा पर्णमयानीति । पृ० ७३८

कठमैत्रसूत्रयोस्तु प्रतिग्रहणं द्वयोर्द्वयोरेवान्तर्धानमुक्तम् । ए० ७४५ काठके—श्वात्रा स्थेति होतृचमसात्सोमं स्नेहियत्वा तस्य षडंशून् प्रति-

प्रस्थाता सन्ये पाणाविभवजित द्वौ द्वावसंश्विष्ठशै तिस्मिन्नुपांशुपात्रमादायेति । तथा — अभिषुणुयादष्टकृत्व उपांशुसवनपाणिरञ्जलिनोपांशुपात्रे सोममा-सिञ्चति वाचस्पतये पवस्वेति प्रवृद्धांशून् प्रतिप्रस्थातान्तर्दधाति देवौ देवा-नामिति प्रत्यभिषजित भूयसीरासिन्यैकादशकृत्वोऽभिषुत्यैवमासिञ्चति । एवमन्यौ प्रतिप्रस्थाता भूयसीरासिन्य द्वादशकृत्वोऽभिषुत्यैवमासिञ्चतीि ।

**बै**० *७*८म

काठके — ग्रहमादाय स्वांकृत इत्युत्थायोर्वन्तरिचमिति दिचिणा परि-क्रम्य दिचणार्घेऽग्नेऋंजुस्तिष्ठन् सर्वहुतामित्यादि । ए० ७४६

काठके — ऋजीपेण ग्राव्णः प्रच्छाव्याधोऽचं द्रोणकलशमुद्गातारः प्रोह्यान्तराचिविकम्भौ दशापवित्रं न्यस्यत्याहिते द्रोणकलशे वितते पवित्र आधवनीयाद्वोत्त्चमसं पूरियत्वासिश्चिति सन्ततं स्रवन्त्या ग्रहान् गृह्णा-तीति। पृ० ७५१

अत्र कठसूत्रे — तुन्यमुपांशुनासादनादुत्तरार्धे होम इति। पृ० ७५३ तथा च काठके — ये देवा इत्याग्रयणं द्वयोधीरयोराग्रयणाद् द्वितीया-मिति । पृ० ७५५

काठके — प्रत्यङ्गुखोऽध्वर्धः प्रस्तोत्रे दर्भान्त्रयच्छन्नाह सोमः पवत इति प्रातःसवने । तुल्यमासर्पणात्सदिस प्रस्तोत्रे दर्भान् प्रयच्छन्नाह सोमः पवत इति माध्यन्दिने । एवंविधमेव तृतीयसवनेऽपि स्त्रमस्ति ।

प्र ७५८

काठके — आश्विनं गृह्णाति या वां कशेति द्रोणकलशात्पारिस्रवेनै-तस्मादत ऊर्ध्व प्रातःसवने गृह्णीयान्मरुत्वतीयमाहेन्द्रौ च माध्यन्दिन इति । पृ० ७६०

काठके -- मूर्थानं दिव इति ध्रुवं ध्रुवोऽसीति सादयति तं प्रत्यङ्गुखो राजपुत्रो रचेदिति । पृ० ७६१

काठके — आग्नेयमजं सवनीयमुपाकरोति तुल्यमाश्रावणादाश्राच्य हो-तारं वृणीत एवमितरानिन्द्रं होतारं होत्रादिति होतुरग्निराग्नीधादित्यग्नीधो वरणमश्चिनाध्वर्यु आध्वर्यवादित्यध्वर्योमित्रावरुणौ प्रशास्तारौ प्राशास्त्रा- दिति प्रशास्तुरिन्द्रो ब्रह्मा ब्राह्मणादिति ब्राह्मणाच्छंसिनो मरुतः पोत्रादिति पोतुर्पावो नेष्टारो नेष्ट्रादिति नेष्टुर्या नेष्ट्रादिति वा । अप्रिर्ह दैवीनां विशां पुरु एतायं सुन्वन्यजमानो मनुष्याणामिति गृहपतेः । सकृदाश्राव्य होतारं वृणीते नामधेयैरितरान्मन्त्रेण गृहपतिमित्येक इति । ए० ७६२

कठमैत्रसूत्रयोरनेन द्विवचनान्तेनैव प्रशास्तुर्वरणविधानात् । मित्रावरुणौ प्रशास्तारौ प्राशास्त्रादिति प्रशास्तुरिति काठके । पृ० ७६३

कठमैत्रसूत्रयोरित्थमेव पाठदर्शनादनेकयजमानके सुन्वन्तो यजमाना इति । ए० ७६३

काठके च सहातुवाचनम् — पुरोडाशादीनां पयस्यान्तानामवद्यन् प्रातः प्रातःसवस्येन्द्राय पुरोडाशानामनुबूहीत्यवदायमानानामिति लोगाचिरिति । पृ० ७६६

काठके — इष्टे स्विष्टकृता प्रचरत्यमे पुरोडाशानामिति सम्प्रैष इति । पृ० ७६७

कठमैत्रस्त्रयोस्तु उभयत्रानुहोमो विहितः । तथा च काठके — द्विदे-वत्यैश्वरतोऽर्धमैन्द्रवायवस्य प्रतिप्रस्थातादित्यपात्रे गृह्णात्युपयामगृहीतोऽसि वायव इन्द्रवायुभ्यां त्वेति वायव इन्द्रवायुभ्यामिति सम्प्रैषस्ताभ्यां चरत उत्तरः प्रतिप्रस्थातैवं सर्वत्र युगपत्प्रचरणेषूत्तर एव प्रतिप्रस्थाता द्विरिष्ट्वा-ध्वर्युपात्रे शेषमासिच्य तस्यार्धमादित्यपात्रेणादित्यस्थाल्यामासिञ्चतीति ।

पु० ७६८

काठके — होत्रचमसम्रख्यानुत्रयति नाच्छावाकचमसमिति तस्योपरिष्टा-दुत्रयनविधानात् । पृ० ७७०

तथा च काठके—अन् इच्छन्ते चमसानाश्राच्याहेति । तथा — ब्रह्मो-द्वात्तहोत्त्यजमानचमसानां द्विर्यजति सकृदितरेषां द्विर्हुतान् सदो हरन्ति सकृद्धतान् द्विद्विर्यजत्याश्रानं प्रशास्तर्यजेति प्रशास्तः सम्प्रेषो ब्रह्मन्यजेति ब्राह्मणाच्छंसिनः पोतर्यजेति पोतुः नेष्टर्यजेति नेष्टुरग्रीद्यजेत्यग्रीधस्तान् सदो हरत्ययाडमीदित्युत्तवा द्विदेवत्यान् सम्भन्तयत इति । पृ० ७७१

काठके — त्राग्नीध्रे पुरोडाशान्भच्तयति घृताक्वान्यजमानो हविष्यं पत्नी सुङ्क इति । पृ० ७८१

काठके — प्रपद्यमानः प्रतिप्रस्थाता दित्तरोनाध्वर्योः पात्रं हरेदुत्तर एव सञ्चरेदिति । पृ० ७८२

काठके विशेष: — द्वारे हिवधीनस्योपविश्याध्वर्यू यजतिमत्युक्तेऽश्विना-वध्वर्यू यजत आध्वर्यवादतुना सोमं पिवतामिति होतारं वा प्रेष्येद्धोतरेतद्य-जेति यद्यध्वर्युर्यजेतोन्नेता ग्रहेण चरेदिति । पृ० ७८३

कठसूत्रे — शेपं सम्भचयतो होत्रा पोत्रा नेष्ट्राग्नीधा ब्राह्मणाच्छंसिना मैत्रावरुणेनेतीतरथा पात्रं पर्यस्य होत्रा पोत्रा नेष्ट्राच्छावाकेनेति यथापूर्व पात्रं कृत्वाध्वर्युणा यथालोकं यजमानेन चेति । पृ० ७८४

काठके — आह्वयते होता प्राङ्ग्रखमध्वर्धुं सदोविल आसीनं शोंसावो दैवेति प्रदिच्यामावृत्य प्रत्यङ् तिष्ठन् प्रह्वः प्रतिगृणातीति । ए० ७८५

एवमेव काठकेऽपि — स्तुते प्रउगे वैश्वदेवेन प्रचरित शेषं सम्भच्चयतो यथाचमसं भच्चयित प्रचाल्य मैत्रावरुणचमसम्रख्यानुन्नयन्त्युक्थ्यपात्रेणो-कथ्यस्थाल्या गृह्णात्युपयामगृहीतोऽसि मित्रावरुणाभ्यां त्वेति पुनर्हिविरिति स्थालीमालभ्य स्तोत्रम्रपाकरोति शस्त्रेण ग्रहेण चमसैश्वरिनत देवेभ्यस्त्वेति मुख्ये शेषमवनीय शेषं सम्भच्चयतो यथाचमसं भच्चयित प्रचाल्य ब्राह्मणाच्छंसिचमसम्रख्यानुन्नयन्त्युक्थ्यपात्रेणोक्थ्यस्थाल्या गृह्णातीत्यादि ।

90 080

काठके — सोमातिरेकं रचेत्त्रशास्तः प्रसुवेत्युक्ते यथाप्रसुप्तं निःसर्पन्ति सन्तिष्ठते प्रातःसवनमिति । ए० ७६१

काठके — ग्रावसु राजानं न्युप्योष्णीषं ग्रावस्तुतेऽध्वर्यवे वसनिमिति ।
पृ० ७६२

काठके — त्राग्रयणं तिसृणां धाराणामाग्रयणादन्तर्यामाचेति । पृ० ७६४

काठके — सद्सि प्रस्तोत्रे दर्भान्प्रयच्छन्नाह सोमः पवत इति । ए० ७६५

कठसूत्रे — स्तीर्णे दिधिघर्मेण चरित यदि प्रवर्ग्यवान् पशुपुरोडाशेने-डान्तेन चरित्वा माध्यन्दिनीयैस्तुल्येन चरित माध्यन्दिनस्य सवनस्येति सम्प्रैष इति । पृ० ७६६

श्रामीध्रे हिवर्यजरिवज इंडां प्राश्नीयुर्यजमानश्च सवनीयशेषं भच्चयति पत्नी च पत्नीशालायां हिविष्यं भुङ्क्ते कठसूत्रेऽत्र हिविष्यं पत्नी भुङ्क्त इति । पृ० ७६८

प्रैषानुवाचनयोरन्यतरिमन्नाह प्रियेभ्यः प्रियधामभ्यः प्रियत्रतेभ्यो मह स्वसरस्य पतिभ्य उरोरन्तरिच्चस्याध्यचेभ्य इति । अत्र प्रेष्यानुब्रूहीत्ये-तयोः क्रियापद्योः प्रागेव प्रियेभ्य इत्यादीनाम्चचारणं कार्यामिति कर्कः । कठमैत्रस्त्रयोरेवमेव पठितमस्ति । पृ० ⊏० ⊏

पत्न्या हविष्यस्याशनं पत्नीशालायाम् । पत्नी हविष्यं भुङ्क इति कठ-सूत्रेऽत्रापि सूत्रकरणात् । पृ० ८१३

काठके च — शलाकामुष्टीनिहितानादीप्य विहरति यथापूर्वं जुह्वामष्ट-गृहीतं धिष्पयेषु जुहोति प्रत्यङ्कासीनो विभवे प्रवाहणाय स्वाहेत्यादीति । पृ० ८१५

काठके — होत्चमसम्रुख्यान्त्सर्वं सोमम्रुन्नयत्याग्रयगाध्रुववर्जमल्पं होत्-चमसे स्तोत्रम्रपाकरोतीति । होत्चमसे ध्रवस्यावकाशं कृत्वेति

यु० ८१७

प्रभुज्य जातुनी प्रत्युद्य वसनान्तान् कमण्डलुनेति काठके । पृ० ८१८ काठके — एवा न इति सकृदुक्तायां होतृचमसे ध्रुवमवनयति प्रत्यङ्कासीन इति । पृ० ८१८

काठके तु — द्विरिष्ट्वा होतर्युक्तेतर्युपहविमच्छन्ते सर्वे धाना असिम-न्दन्तो निर्धीय प्रचाल्याचम्योत्तरवेद्यां निवपेयुरिति। पृ० ८२१ त्रमौ शकलान्यादधातीति काठके । पृ० ८२२ कठमैत्रापस्तम्बस्त्रोक्का अवभृथेष्टिगता विशेषा वरुगप्रघास उक्काः ।

पृ० ८२६

काठके — पत्नीशाले प्रायगीयस्य निष्काषग्रुद्यनीयमभिनिर्वपतीति । पृ० ८२७

काठके — आमिचा वा स्यात्त्र्णीम्रुपचरिताज्यभागप्रभृतीडान्ता सन्तिष्ठत इति । पृ० ८२८

काठके—शालामुखीयोत्तरवेदिकौ पृथक्समारोप्य यो वा पत्नीशाले विहारः सश्चरेण निष्क्रम्याष्टाकपालमुदवसानीयं निर्वपतीति । ए० ८२६

छौगाचिः — शुचिर्वाग्यतः शीली स्यानायज्ञियां वाचं ब्र्याद्यदि ब्र्याद्वैष्णवीमृचं यजुर्वा जपेदिप वा नमो विष्णव इत्येव ब्र्यादिति। पु० ⊏३४

छौगािकः — अग्नीषोमयोः सन्नयोः सश्चरेण प्रविश्यापरेण हिवधीनं दिल्ला परिक्रम्य दिल्लािकाेऽग्नेरनन्तर उपविशात्यत्रासीता मार्जनाद्धुतायां वपायां यथेतं प्रत्येत्य चात्वाले मार्जियत्वापरेणोत्तरवेदिं दिल्लाा परिक्रम्य यथास्थानम्रुपविशात्येषोऽत ऊर्ध्वं सश्चर इति । पृ० ८३६

छौगाचिस्त्रे विशेषः—सवनीयासु प्रपद्यमानास्वनुप्रपद्यतापरेण दिच्चिणं हविधीनं दिच्चणा परिक्रम्य दिच्चणतः सोमस्यानन्तर उदङ्गुख उपवि-शात्यासीता सर्पणात्सर्पणकाले मैत्रावरुणमन्वारभ्य निःसृत्येति ।

पु० ८३६

कठसूत्रे — ब्रह्मन् स्तोष्याम इत्युक्ते रश्मिरसीत्यजुवाकस्तोमभागाः प्रतिमन्त्रं देव सवितरित्यजुपङ्गस्तेषामेकैकं स्तोत्रेषु द्वादशाधिष्टोमे पश्चदशो-कथ्ये षोडश षोडशिन्युत्तरे द्वादश रात्रिपर्य्यायेषु उत्तरे त्रयो राथन्तरे सन्धौ नाप्तोर्याम्णयूर्ध्वमाश्चिनान्न वाजपेयस्यातिरिक्नस्तोत्रे यथाब्राह्मसाक्षेत्रमेवात्राजु-ज्ञानिमिति । पृ० ८३७

सर्वस्मिन्नपि राजस्रये भार्गव एव होतेति कठमैत्रस्त्रयोरस्ति ।

पु० ८७५

तेषामहीनानां मध्ये आम्नानादितरात्रात्रवसप्तदशादीन् वच्यमाणांस्र-योदशसंख्यानहीनधर्मकानेके इच्छन्ति । अन्य एकाहधर्मकानतः कठ-मैत्रादिस्रत्रेषु एकाहमध्य एव त्रयोदशातिरात्राः स्रत्रिताः । पृ० १०१७

### KĀTYĀYANA ŚRAUTASŪTRA VYĀKHYĀ\* CHAPTER 19.

तथा च काठके — सौमिक्या वेदितृतीये सौत्रामण्या यजेत इति श्रुतेः।
परस्याद्ध्या रज्जुः पार्श्वः पादमात्री तिर्यक् तस्याच्याया रज्जुः प्रक्रमस्थानीया भवति तुल्यं सौमिक्या विधानमिति सामान्येनैवंविधस्यैव प्रक्रमस्योपदेशात्।
पृ० ७

पाणिना कार्यं श्रीतं पाणिनोपमृज्य सादयतीति कठस्त्रम् ।

वि० ६०

तदुक्तं कठसूत्रे — श्रीतं श्येनपर्शेनोपसृज्य साद्यतीति । पयोग्रहणं तु पाणिना इत्युक्तम् । पृ० १२

काठके विशेषः — सह पशूनुपाकरोत्याश्विनमजं सारस्वतीं मेषीमैन्द्रमृषभं वा वृष्णिं वेति । पृ० १३

<sup>\*</sup> This portion of the Vyākhyā of Devayājnika is not yet published. For this I have depended on the Ms. No. 6520, Punjab University Library, Lahore.

## KĀTYĀYANA ŚRAUTASŪTRA VYĀKHYĀ\* chapters 20-21.

तथा च काठके — त्रयाणां च वपा श्रास्तीणिभिघारिताः कृत्वा प्रजापतयेऽश्वस्य तूपरस्य गोमृगस्य वपानां मेदस इति संप्रेषौ हुतासु राजते न द्रोणकलशादुत्तरं महिमानं गृह्णाति यः प्राणतत्प्रस्तस्य ते पृथिवी महिमिति हुत्वा प्रतिप्रस्थाता इतरेषां वपा उपस्तीणिभिघारिताः कृत्वा जुह्णां पर्यस्यन्ति विश्वेभ्यो देवेभ्यश्कागानां छागानां मेषाणां मेषीणासुस्तीणा - सुस्तियाणां वपानां वपानां मेदस इति संप्रेषाविति । २०, ३३,

तथा च काठके — राजा सर्वस्वं दत्त्वा अरगा आदाय वानप्रस्थं गच्छे दिति हि विज्ञायत इति।

<sup>\*</sup> Cf. Mss. No. 6521. and 6522., Punjab University Library, Lahore.

<sup>1</sup> So Ms. This may be read यः शाया-तस्तस्य ते पृथिवी. Cf. यः शायातो निमिषतो etc. KSA. 5. 13; VS. 23. 3; AV. 4.

<sup>2. 2;</sup> and तस्य ते पृथिवी महिमीषधयो KSA. 5. 13.

<sup>2</sup> So Ms.

<sup>3</sup> So Ms. May be उहियाणा॰

# KĀTYĀYANA ŚRAUTASŪTRA VYĀKHYĀ\* CHAPTER 22.

अन्यत्र वचनादिति । अतः छन्दोगसूत्रमानवसूत्रयीर्विशेषवचनादही-नानां पौर्णमास्यामारम्भो भवति । अत एव कठमैत्रादिसूत्रेषु एकाहमध्ये एव त्रयोदशातिरात्राः सूत्रिताः । ए० २

काठके — तिस्रः पराचीरुपसद उपयन्त्युपसदन्तरालेषु संमीलयन्ति प्रथ-मायां संस्थितायां यूपकर्मेति । पृ० २०

कठसूत्रे — महारात्रे वाग्यतस्याग्निहोत्रं हुत्वा योजनमात्रेभ्य ऋत्विजः समावहन्ति पुरस्ताद्घ्वर्षु द्विण्यतो ब्रह्माणं पश्चाद्वोतारम्रुत्तरत उद्गातारमश्चरथैः सचीरद्वातिभिस्ततो यश्चवनीतम्रुदियान्मदाज्ये कुर्यादृदेषूद्यन्तमादित्यम्रुपतिष्ठते ब्रादित्यभ्यः सद्यः सत्यां प्रब्रवीमि मित्रावरुणाभ्यां वसुभ्यो रुद्रेभ्य ब्रादित्यभ्यो विश्वभ्यो देवेभ्यो ब्राह्मणेभ्यः सौम्यभ्यः सोमपेभ्यो ब्राह्मणाय दीव्यनमिति षद्स्यूणायां दीचितशालायामग्नीन् विहृत्य रुक्मं निधाय सप्त-होत्रान् हुत्वा तुल्यमावाचो यमनाद्वाथ तस्य सिनं प्रहिणोमि प्रायणीयं वहन् निवपति तुल्यमोपसदस्तस्य हविष्कृता चावविस्रृजते घेन्वा राजानं क्रीणात्यजं हिरण्यं वाधिकं ददाति त्रिहायनेन साण्डेनेत्येके तिस्नः पराचीरुपसद उपय न्त्युपसदन्तरालेषु संमीलयन्ति प्रथमायां संस्थितायां यूपकर्म मध्यमाय संस्थितायां तुल्येन सोन्नस्वेदिकायां गवोर्वरायां वेदिं मिमाय मध्य उखे द्यां

<sup>\*</sup> Cf. Ms. 6523. Punjab University Library, Lahore.

<sup>1</sup> Ms. छन्दोगसूत्रमानवसूत्रं मानवसूत्रमानवसूत्रयोः

यूप्यं निहत्य तिस्मिस्तन्त्रीं बद्ध्वा ताननिइहो बद्ध्वा प्रदित्त पर्याणयन्ति मृचितेषु प्रवृक्ष यूप्यं यवैलायां तम्रुत्तरवेद्यां कृत्वा खलेवाल्या कृतं कलापि-चषालं यूपं कुर्वतीत्येक उत्तमायां संस्थितायामिप्रप्रणयनादितुल्यामास्थरूपो-हणात् स्तरणकाले प्राचो यवान् प्रश्रयति यवा बर्हिर्भवति देभैः पृष्ठयां स्तृणाति स्वर्वन्तं कृत्वा कुम्माद्वसतीवरीर्गृहीत्वा सादियत्वा श्यावश्यास्वश्या तुल्यायं वसतीवरीः परिहरतीध्माविहः संनद्य तुल्यमाश्विनस्य प्रहणा-दाश्विनं गृहीत्वा सह पश्चनुपाकरोत्यग्नीषोमीयं सवनीयं सवनीयं मैत्रावरुणीं वशामन्बन्ध्यामग्रीषोमीयस्य स्थानेऽग्नीषोमीयं प्ररोडाशं निविषेदन्बन्ध्यायाः स्थाने मैत्रावरुण्यामित्तया यजेत दिच्णावेलायामश्चं शावं रुक्मावद्धं ब्रह्मणे ददात्याङ्गिरसो ब्रह्मा नीयमानायाः सयीः सामभिरुपतिष्ठते द्वादशं तु सर्वेभ्य-स्तुल्यमन्बन्ध्यायाः शूलकर्मानस्तमितेऽवसृथं यन्तीति ॥ ए० २७

कठसूत्रे — ब्रात्यं चरित्वा चरिष्यन्तो ब्रात्यस्तोमैरश्नीन् समोप्य शुद्धचर्थाः सह यजेरितति ।। पृ० २७

कठसूत्रे विशेषः — चातुर्मास्थानां सोमानां ब्राह्मणोक्ताः कामा वैश्वदेव-स्थाने वैश्वदेवोऽप्रिष्टोमः फाल्गुन्यां पौर्णमास्यां दीचेत तस्यापरपचो दीचा वैश्वदेवः पश्चनं वैश्वदेवे यूपोत्तरवेदीपिधौ पश्चं नियुक्जन्ति बार्हस्पत्यान्वन्या सर्वत्राहतं वसानोऽवभृथादुदेत्य ब्रह्मचारित्रतो भवत्यासमापनाद्वरुणप्रयासस्थाने द्विदिव ब्राषाख्यां पौर्णमास्यां दीचते तस्य द्वादशामीचास्तिस्र उपसद्स्तस्थाप्रिष्टोमः प्रथममहर्मारुतः पशुः पशुरुत्थयो द्वितीयं वारुणः पशु-मैत्रावरुण्यन्वन्थ्या साकमेधस्थाने साकमेधस्त्रयहो यथा द्विदिवस्यवं दीचोपसदः कार्त्तिक्यां पौर्णमास्यां दीचते तस्याप्रिष्टोमः प्रथममहराग्नेयः पशुरुत्थ्यो द्वितीय ऐन्द्राप्तः पशुरुतिरात्रस्तृतीयः प्राजापत्यः पशुरैकादिशना वा सौर्यन्वन्थ्या शुनासीरीयस्थाने शुनासीर्योऽप्रिष्टोमो यथा वैश्वदेवस्यवं दीचोपसदो वायव्यः पशुराश्विन्यनुवन्थ्या । चातुर्मास्यानां सोमानामाग्नावैष्णव्या वश्वानरपार्जन्येष्ट्या वैश्वदेवहवींष्यनुप्रवन्या । चातुर्मास्यानां सोमानामाग्नावैष्णव्या वश्वानरपार्जन्येष्ट्या वैश्वदेवहवींष्यनुप्रवन्या वश्वानरपार्जन्येष्ट्या वैश्वदेवहवींष्यनुप्रवन्या । चातुर्मास्यानां सोमानामाग्नावैष्यनुप्रवन्याः वश्वानरपार्जन्येष्ट्या वैश्वदेवहवींष्यनुप्रवन्याः प्रातःसवनीयान् वैश्वदेवहवींष्यनुप्रवन्यन्वन्याः प्रातःसवनीयान् वैश्वदेवहवींष्यनुप्रवन्याः ।

3 So Ms. • रुक्थ्यो ?

<sup>1</sup> So Ms.

<sup>2</sup> So Ms. 4 So Ms.

तेरन् पुरस्ताद्वार्योतनस्य वाजिनमुन्नीय सदिस वाति न भन्नेण भन्नियत्वा हार्योजनमुन्नयन्ति वरुणप्रधासेषु मारुतीसप्तमानि पूर्वस्याह्वः प्रातःसवनी-याननुप्रवर्तेरन् पुरस्तात् सम्मार्गाणां करम्भपात्राणि वारुण्येलकपालश्रो-त्तरस्याह्वः प्रातःसवनीयाननुप्रवर्तेयातामवमृथे निष्काषस्येककपालेन सहा-वद्यति स्वष्टकृतं वा ततः कुर्वति साकमेधेष्वनीकवती पूर्वस्याह्वः स्यान्त्र प्रातःसवनीयाननुप्रवर्तेत सान्तपनिर्माध्यन्दिनीयान् परिहृतामु वसतीवरीषु गृहमेधीयेन चरन्ति पुरस्तात्प्रातरनुवाकस्य दिवहोमेनाक्रीडिनीं प्रातःसवनीयाननुप्रवर्तेत महाहविर्माध्यन्दिनीयांस्तृतीयस्याह्वः पुरस्तात् सौम्यं परीन्यया द्याया द्यायाध्रीधीयं मार्जालीय श्रापाद्य तिस्मन् पितृयन्नेन चरन्ति केवलवेदिः पितृयन्नो भवति पुरस्तादवभृथस्य त्रैयंवकेर्वजन्ति उदवसानीयेन सह श्रादित्यया श्रुनासीर्येऽपिष्टोमे प्रातःसवनीयाच्छुनासीर्यहवींष्यनुप्रवर्तेरश्रान्तुर्मास्यानां सोमानामन्वहं पश्चाशतं पश्चाशतं दित्तणा ददाति द्वादशशतं श्रुनासीर्ये ॥

काठके — ऋतपेयेन स्वर्गकामः फाल्गुनिकस्य घृतस्य चतसृभिरङ्गुलिभिरुपाद्त्ते तावदीचासु व्रतस्रपस्यङ्गुल्यपचयस्तनस्थाने भच्चयित प्रचार्य भचांस्तिः सत्यस्रक्त्वा सदः प्रसर्पन्ति माध्यन्दिनीयानन्वौदुम्बरं
चमसस्रत्नीय तिस्मन् स्वल्पं दिचिणाकर्म कृत्वा सश्चरेग हुत्वा तं सगोत्राय
ब्रह्मणे ददाति । श्रंशूनां वा वाससं पूरियत्वा तेन ब्रह्मा यजेत यदि ब्रह्मा
यजेत यजमानोऽस्मै द्वितीयां दिचिणां दद्यादिति ।। ए० ६७

कठस्त्रेऽपि — गर्भिणीनां धेनुशतस्य वत्सानपाकरोति प्रातःसवने संपूतं सोमं त्रयिह्मशता दुग्धेनेत्येवमादि मानववत्। [मानवस्त्रम् — धेनूनां गर्भिणीनां गर्भिणीनां शतमाशिरे दुहन्ति ता एव दिच्चणास्तासाम्रुपवसथे चतुिह्मशतां दिध करोति प्रातःसवने उपधाय कपालानि षद्वष्टिं दोहयत्यर्द्धं अपयित संपूतं राजानं ग्रहांश्च प्रतिदुहा परिषिश्चति शृतेन माध्यन्दिने दध्ना तृतीयसवन इति]

<sup>1</sup> So Ms.

<sup>3</sup> So Ms. षच्छाष्टिं ?

<sup>2</sup> Not found in the printed Mss.

छन्दोगसूत्रम् — पूर्वे वयस्युचावचान् याजयित्वोपनीय वा तेभ्यः समा-वत्स्यन् पुनस्तोमेन यजेतं । उचा उत्कृष्टाः । श्रवचा श्रपकृष्टाः । पूर्वे वयस्यु-चावचान् याजयित्वोपनीय वा तेभ्यः समावत्स्यन् श्रधमाः तानेवंविधान् यागोपनयनयोग्यतारिहतान् याजयित्वा तेभ्यः समावत्स्यिन्नवर्तयिष्यमः ॥ काठके पुनस्तोमेनाप्रतिग्राह्यं प्रतिगृह्योति ॥ पृ० ७४

काठके — इन्द्राग्न्योः कुलायेँमाग्नीन्त्समारोप्य राजन्यपुरोहितौ सायुज्य-कामौ पूर्वः पुरोहितो नाना यजमानचमसो अन्योन्यस्मिन्नुपहविमच्छमानौ भच्चित्वा ऋत्विग्युत्वैन्द्र ऋषभ उपालभ्य ऋषभाणां द्वादशशतं दिच्या नानोदवसानीये इति ॥ पृ० ८०

<sup>1</sup> Lātyāyana Śrautasūtra 9.4.5.

<sup>2</sup> पूर्वे वयसि उचावचान् याजयित्वा उपनीय वा तेभ्यः समावत्स्थेन् निवर्तयिष्यमागाः

पुनः स्तोमेन यजेत ॥ इति श्रिधिस्वामी.

<sup>3</sup> So Ms. May be अवचा अधमाः

<sup>4</sup> So Ms.

## KĀTYĀYANA ŚRAUTASŪTRA VYĀKHYĀ\* chapter 25.

तदुक्तं कठसूत्रे — प्राकालावकृतं कर्म नावर्तयेदन्तरितं प्राक् समापनात् कुर्यादिति । पृ० ४

काठके च — मन्त्रान्तरे कर्मविपर्यासे त्वं नो अप्र इति द्वाभ्यां जुहुया-दिति । पृ० ५

काठके — उन्नीतमवबृष्टं मित्रो जनानिति समिधमाधाय तद्भुत्वाथान्यां दुग्ध्वा पुनर्जुहुयात् । त्रप्निहोत्रमुन्नीतं कीटावपन्नं हिरएयगर्भ इति वपायाम-वनीयान्या दुग्ध्वा पुनर्जुहुयात् । तथा यदि सकृदुन्नीतं स्कन्देत द्विस्त्रिवी न तदाद्रियेत । यद्यु वै चतुर्थमुन्नीतं स्कन्देत् स्थाल्यां शेषमवनीय चतुरम्यु-न्नीय होतन्यमन्यथा वाभिदोद्यमिति ॥ पृ० १०

काठके — अग्नये पथिकृतेऽष्टाकपालं पुरोडाशं यस्य पौर्णमासी वामा-वास्या वातिपद्यते न्यूनोदयनेन पौर्णमास्यतिपत्तौ यश्चादर्शनेनामावास्या प्रक्रान्तावेदतिपत्तिं विद्यादाग्नेयमेवाग्नये पथिकृते कुर्यात्तस्या याज्यानुवाक्ये वेच्छाहीति द्वे तुल्या सन्तिष्ठत उभयातिपत्तौ चतुर्हीत्रा हुत्वान्वारम्भणीया-भिरिष्ट्वा पुनर्दर्शपूर्णमासा आवृतेति ॥ पृ० ६६

> श्रत एव द्विरात्राय त्रिरात्रायाधिकाय वा । समस्य जुहुयाद्वोमानित्येवं पट्यते कठैः ॥

<sup>\*</sup> Cf. Ms. 5621. Punjab University Library, Lahore 1 So Ms. प्रकान्तो चेदतिपत्ति ?

कठैः पत्तद्वयं त्वेव पत्तहोमे नियम्यते ॥ पृ० ७४ तथा च काठके — व्रतोपेतोऽव्रतं चरन् व्रातपतीं क्रुर्यादिति पृ० ७८ काठके विशेषः — यस्याग्निमपहरेयुरग्नौ वान्यया जपेदन्यस्य वाग्निषु यजेताग्रये संवर्गायाष्टाकपालमिति । पृ० ८६

लौगाविसूत्रे — अग्न्यगारेषु दग्धेष्वन्येषु चाग्नये चामायाष्टाकपालिन-वेपेदिति ॥ पृ० ६२

काठके — सान्नाय्येऽपाकृतासु धीतासु वायव्यां यवागूं श्व आमावास्येन यजेतोभयीषु धीतासु शुद्धेष्वामावास्येन यजेतार्त्तिगते सायं दोह इन्द्राय ब्रीहीन्निरुप्योपवसेच्छ्व ऐन्द्रः पुरोडाशस्तस्य पयसा समवदाय प्रवरेच्छ्व आमावास्येन यजेतार्ति गते प्रातर्दोह ऐन्द्रं पुरोडाशं तस्य दध्ना समवदाय प्रवरे आमावास्येन यजेतोभयोरार्ति गतयोरोदनं पश्चशरावं निवपदाग्न देवतानां प्रथमं यजेदथैन्द्रं श्व आमावास्येन यजेत सान्नाय्यं कीटावपन्नं मही द्यौरिति मध्यमपर्णोनान्तः परिनिनयेदाज्येन वा संस्थापयेदसंस्कृते च सान्नाय्येनेत्येव इति ।। एवमेवापस्तम्बस्नेऽपि विद्यते ।।

शवाग्नयो वा एते ये पत्न्यां मृतायां धार्यतं इति कठश्रुतेः ॥ पृ० १४२ तत्कठसूत्रादिष्वप्यस्य वैश्वानरस्यैतेष्वेव निमित्तेषु

द्वादशकपालस्य दर्शनानिर्मृलमिति नादरणीयम् ।। १७२ कर्कमते शाखान्तरस्रत्रेषु च मेषमेष्योरिप पयस्यावद्यागासाधनः ।। १८० काठके — यूपविरूढाः सत्त्रिणस्त्वाष्ट्रमालभेरन् प्राक् खिष्टकृतो श्वय इति द्वाभ्यां जुहुयादुत्तरया यूपमूलं परितापयेदुत्तरया यूपविरूढानि जुहुया-दिति ॥ पृ० २०७

तथा च लौगाचिः — सदस्यभ्युपाकृते चमसेऽतिरिक्ने हिरएयगर्भ इति द्वाभ्यां जुहुयादिति ॥ पृ० २०८

काठके — हुताहुतौ सोमौ पीतापीतौ वा संगक्केयातां यज्ञस्य हि स्थ इति द्वाभ्यां बहिष्परिध्यङ्गारान् दिच्चणापो ह्यहुतस्य चेति जुहुयादिति ॥ पृ० २०६

<sup>1</sup> So Ms. आर्ति गते ?

<sup>3</sup> So Ms. धार्यन्त ?

<sup>2</sup> So Ms. 羽翔?

<sup>4</sup> Sc Ms. यागसाधनत्वात् ?

कठसूत्रे—हिवर्दुष्टमपोऽवनयेत् सोमं दुष्टं मनसा प्रजापतये खाहेत्यभन्न-गीयानुपरवेष्ववनयेदिति दुष्टस्य च पुनरुन्नयनं कार्यम्। अत्र होमोऽधिषवगा-फलके उद्य कर्तव्यः। काठके दर्शनात्।

काठके च-नाराशंसे सर्वस्कने यमनुभच्चयन्ति तं महति पात्रे गृहीत्वा प्रचंरे भच्चित्वाप्याययेदुच्छिष्टाचेज्जुगुप्सीर्तापामासेकमासिच्य भच्चित्वा-प्याययेद्यदि बहवो नाराशंसाः सर्वत्र स्कन्नाः स्युरेवमेव कुर्यादिति ॥ पृ० २११

अत्र काठके विशेषः—द्रोणकलश उपदस्त आग्रयणाल्लेपमाहत्य हिरण्यमन्तर्द्धायासिच्य पूतभृतो हिरण्यमन्तर्द्धाय ग्रहानुन्नयेदिति ॥ पृ० २१२

तथा काठके---ग्रहानुपदस्तानाग्रयणाद् गृह्णीयाद् ग्रहेभ्यो वाग्रयणं सर्वस्कन्ने नष्टे दुष्टे वा पुनः संस्करणमनादेश इति ॥

तथा च-सर्वस्कन्ने नष्टे दुष्टे वाँ यथापूर्व पुनः संस्करणर्मनादेश इति सर्वग्रहचमसादिसाधारण्येनोक्तं कठसूत्रे ।

काठके—ग्राविषा शीर्थोऽन्यं प्रयुज्योद्वार्तृन् ब्र्याद्यतानस्य मारुतस्य साम्ना स्तुध्वमिति ॥ प्र २१५

अत्र काठके विशेषः —सोमे दग्धे सोमाङ्गे वा यथापूर्व पुनः संस्करणं सौर्म्येऽहिन सोमे दग्धे कृतान्तान् ज्ञात्वा ग्रहानध्वर्धः स्याशये स्तोत्राण्युद्गाता शस्त्राणि होता यथापूर्वं यज्ञेन चरेंथुंः पश्च वरान् दद्यात्तेषु दिचणाकर्म क्रियेता-वसृथं गत्वा पुनरुदेत्य पुरा द्वादश्याः पुनदीक्षेत यदि द्वादशीमैतिनयेदन्तर्द्धी-येत प्रायश्चित्तकर्मेत्याचार्या उत्तरिसन् पक्षे यजेतेति छौगाक्षिस्तत्र ता दिच-

1 MS. प्रवर्थ, but cp. Mantra Bhāṣya of Somānanda Sūnu (a manuscript work mentioned in Catalogue of Jammu Sanskrit MSS. p. 253; MS. No. 326. 2675 Kha) which reads प्रचर्ये. ( p. 108 ).

2 So MS.; but cp. Mantra Bhāşya which reads जुगुन्सितायामा- ( p. 108 ).

3 So MS; but cp. Mantra Bhāṣya (p. 109) सर्वस्कन्नेन पुष्टे दुष्टे वा

संस्कारमनादेश.

5 So MS; but cp. op. cit. (p. 160)

6 So MS; cp. Mantra Bhāṣya (p. 160) —गातृ मृयाद्यता—

7 So MS; Mantra-Bhāṣya (160) मास्तस्य बहा साम्रा

8 Mantra Bhāṣya (p. 122) सीत्वे

9 So MS, and Mantra-Bhāşya

10 Mantra-Bhāṣya च देयु:

4 So MS., but cp. op. cit. (p. 109) पुन: 11 Mantra-Bhāṣya दशीमति न देयं तद्वीयेद-

णा दद्याद्याः पूर्विसिन् दास्यन् भवति नीतासुं चेद्वरानेव दद्यात् । प्राक्-सौत्यां सोमे पश्च वरान्दद्यात्तत्र पुनर्यज्ञेऽहर्गणो सोमे दग्धे पश्च वरान् दद्यादे-कसाद् द्वे संपञ्चेदन्तरेणाहवनीयसोमे दग्धे पश्च वरान् दद्यान्नात्रैकसाद् द्वे संपञ्चेदितिं।। पृ० २४२

- 1 Mantra-Bhāṣya नीतसु चरानेव
- 2 Mantra-Bhāşya सोत्या
- 3 Mantra-Bhāṣya –ये सोमे
- 4 Mantra-Bhāṣya स पर्यति

P. 32, l. 11 (note): correct निवपदाग्नदेवinto निवेपदिक्षे देवतानां प्र- according to Mantra-Bhasya p. 63

P. 32, l. 11: correct प्रवरे आमा into प्रवरेच्छू आमा according to Mantra-Bhāsya p. 63

P. 32, l. 12 : यजेदथैन्द्रं श्व is read in

Mantra-Bhāsy as यजेदप्यथेन्द्रं इव

P. 32, 1 13: MS. पणेनान्तः परिनि-; Mantra-Bhāṣya has पणेनान्तः परिधिनिन-. P 32, 1, 13: नेत्यवः Mantra-Bhāṣya -नेत्येक-

P. 32, 1. 24 MS. हि स्थ; Mantra Bhāsya हि g p. 107.

P. 32, 1. 25: MS. बहिष्परिध्यङ्कारान् ..... इति Mantra Bhāṣya बहिष्परिध्यङ्कारे शेषं निनये-दिति p. 107.

### KĀTYĀYANA-ŚRAUTA-SŪTRA-VYĀKHY¹ chapter 26.

।। अग्निहोत्रावृता हुत्वा वाजिनवद् मच्चयन्ति मधु हुतमिति ।।
तदुपयन्यामानीतं घर्ममग्निहोत्रावृता अग्निहोत्रहोमवत् मंत्रसहितया तदितिकर्तव्यतया हुत्वा वाजिनवत् सोपहवं मच्चयन्ति मधु हुतमिति मंत्रेण ।
अत्र च होममात्रमग्निहोत्रवत् कार्यम् । न तु संचराचमनादिका सर्वेतिकर्तव्यता । यदि तद्भिमतमभविष्यत्तदाग्निहोत्रं हुत्वेत्येवमेवावक्ष्यत् आधानकौण्डपायिनामयनवत् । अत्र त्वग्निहोत्रावृतोपयमनीस्थं द्रव्यं हुत्वेत्येतावदेवोक्तम् । अतस्तस्य द्रव्यस्य समिदाधानपूर्वक आहुतिद्वयहोमः कर्तव्यः ।
न प्राचीनोदीचीना अन्यान्यङ्गानि । तथा चाहापस्तम्बः । अपीपरो माह्वोरात्र्ये मा पाह्यजीरिति सायं समिधमादधाति । अपीपरो मा रात्र्या अह्वो मा
पाहीति प्रातरित्रच्योंतिज्योंतिरग्निः स्वाहेति सायमग्निहोत्रं जुहोति स्वर्यो
ज्योतिज्योंतिः सर्यः स्वाहेति प्रातः संसृष्टहोमं वा इति । एवमेव कठस्त्रेपि ॥

पृ० २०

एवं प्रतिप्रस्थाताजां मयूषे तृष्णीमेवमेव प्रतिप्रस्थाता तृष्णीमजां दोग्धि। इयांस्तु विशेषः । मयूषे कीलके अजां बध्नाति । तत्र तृष्णीं पाशप्रतिमोकः । मयूखे बन्धनं वर्करोत्सर्गः । संदानं वर्करोत्त्रयनम् । पिन्वने दोहनम् । विप्रुषां विलोकनं स्तनालंभनमिति । केचिदनुपयोगाद्वर्करं संदानं च नेच्छन्ति तद-

<sup>1</sup> Cp. MS. No 6525, Panjab University 2 Cp. TA. 4. 10. 4; 5. 8. 10; Apš. 15. Library, Lahore. 12. 7; MSS. 4. 3. 33; 46.

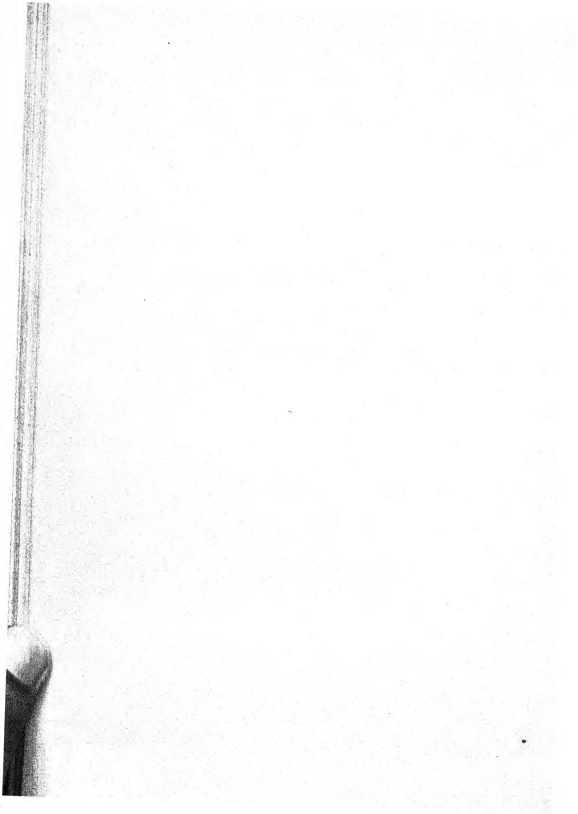
कठसूत्रे विशेषः—

श्वश्वरिष्यन्प्रवर्ग्येश पूर्वेद्यर्वत्सवर्करौ ।
अपाकुर्यात्तथा प्रातः सायं वीत्सृज्य घेनुके ॥
नाशे घर्मदृहो घेन्वा व्रतघेनुं दुहेत्ततः ।
घर्मायार्द्ववता दुद्याद् द्यौ द्यौ स्तनाविह १ ॥
घर्मव्रतदृहोर्नाशे आज्येन प्रचरेद् द्विजः ।
अजानाशे तु गच्येनान्यां वा घेनुमानयेत् ॥
सर्वनाशे वृतादुग्धं पयो वा दिध वानयेत् ॥ ए० २१

अश्विना घर्ममिति ब्रह्मानुमन्त्रयते। ततो ब्रह्मा अश्विना घर्ममिति मन्त्रेण घर्ममिमनत्रयते। अथ ब्रह्मानुमन्त्रयते ब्रह्मा वा ऋत्विजां वा भिषक्तम इति श्रवणात्। ऋतं द्रव्यमिति कर्कः। पात्रस्थमित्यन्ये। उभयमथैतत्समू- रुम्। शाखान्तरात्। विश्वा आशा इति ब्रह्मा ऋतमनुमन्त्रयत इति काठके। प्र०२३

तथाहापस्तंबः—उपर्याहवनीयेध्मर्यमार्गा (१) प्रतिप्रस्थाता शृतद्ध्नां पूरयतीषे पिपीह्युर्जे पिपीहीति विच्चरन्तमभिमन्त्रयत इति । काठकेऽपि इषे पिन्वस्वेत्यौष्ठीभ्यां महावीरमथाप्येति ।। पृ० २४

# APPENDIX REFERENCES TO KAŢHAKA-GŖHYA.



#### I. REFERENCES TO KAŢHA IN MANTRA BHĀṢYA¹

4

- (a) तत्र या सहैव कृताधाना पत्नी सा ज्येष्टायां जीवत्यामपि सर्वाग्नि-भिर्दोद्या शवाग्रयो वा एते ये मृतायां पत्न्यां धार्यन्त इति कठश्चतेः ॥ पृ० ८५
- (b) ध्रुवावनयविसारणे कठसत्रे प्रायिश्वतम् । ध्रुवं ते प्राप्तकाले नावनयेत् पुनर्यज्ञायज्ञीयस्पाकुर्यादिति उद्घाता चेन्निकामयेत होतारं ब्र्याच्छंसैव स्तोत्रीयां परिधानीयां चेति तत्र तत्रैवमवनयेत बहूनि चेत्स्तुतश्चसारिष समतीतानि स्युरेवमेव कुर्यादिति ॥ ए० १०९

W. Caland, Altindischer Ahnencult pp. 212-214.

अमावास्यायां पिग्डपित्यज्ञः प्राग् अग्न्यन्वाधानाद् उत्पूयापोऽन्वाहार्य-पचनेऽधिश्रयति प्रचाल्य तण्डुलान्पवित्रान्तिहितान् आवपित प्रचाल्य मूलतो मेचणमवद्धाति । शृतमभिघार्य दिच्चणत उद्घास्य दिच्चणतः कर्ष् स्वात्वा तस्य दिच्चणतः खरम् । तिस्मिन्दिच्चणाग्नेरिप्तं प्रणीय कर्ष्वामुदकं निनीय सक्तदाच्छिन्नान् दिच्चणाग्रान्दर्भानास्तीर्य मेचणेन स्थालीपाकस्य जुहोति । सोमाय पितृमते स्वधा नमोऽयये कत्यवाहनाय स्वधा नम इत्युद्धत्य पिण्डान् निद्धाति । पित्रे पितामहाय प्रपितामहायत्तेऽसौ च ये च त्वान्विति पितृनामानि गृह्णन्न नाम गृह्णीयादिति पौत्रो बन्धुज्ञाने यथा ब्रह्मणोक्तमत्र पितरो मादयध्वमित्युक्त्वानुप्रहृत्य मेचणमुद्दङ्कासीतोद्ष्मस्वावृत्य निह्नते नमो

<sup>1</sup> MS. No 326, 2675 Kha mentioned in Catalogue of Jummu Sanskrit MSS. p. 253.

वः पितरो जीवन्तो भूयास्मेति पिण्डशेषमृद्धृत्यावजिष्टया ते अग्न इति दिचिणाग्निं गत्वा तस्मिन्त्सिमधमाधायाञ्चत्य जपित मनो न्वाहवामह इति तिस्रो यदन्तिरिचमिति गाईपत्यमवद्यातं मध्यमं च पिण्डं पत्नीं पुत्रकामं च प्राश्चेद् अरूरुचदुषस इति ।

अरूरुचदुषसः पृश्चिनरिप्रय, उत्ता विभित्तं भ्रुवनानि वाजयुः। मायाविनो मिमरे अस्य मायया नृचत्तसः पितरो गर्भमादधुः॥ आदत्तगर्भं कुमारं पुष्करस्रजम्। यथायं पुरुषोऽसद्॥

इति मानैव शेषमवेक्षेतैवमनाहिताग्रेगेंहाग्रौ पितापुत्रौ चेदाहिताग्री स्यातां येभ्यः पिता तेभ्यः पुत्रो दद्यात् । पिता प्रेतः स्यात् पितामहो जीवेत् पित्रे पिएडं निधाय पितामहात्पराभ्यां द्वाभ्यां दद्यात् द्वास्यां द्वात् ॥

II. In Trikāṇḍa-Maṇḍana¹

OR

#### I. Apastamba-Sūtra-Dhvanitārtha-kārikā

(a) तपोऽग्निहोत्रं यज्ञं वा सर्वं कुर्यात्कठाशयात् ।। I पृ० ७२ (b) कुशाभावे कठाः प्राहुः पर्वषक्ष्वदोषधीः । वरूकरत्तारकठक् परिध्यायकवर्जिताः ।। II पृ० ८० (c) पालाशः खादिरो वैल्वो यूपो रौहितकोऽपि वा । श्रोदुम्बरो वा यूपः स्यादित्याहुः कठशाखिनः ।। पृ० ८५ (d) अग्निहोत्रहवन्यत्र कार्या वैकङ्कती शुभा । पालाशी तु कठश्रुत्या तदभावेऽन्यवृत्तजा ।। पृ० ८७ (e) आपत्तम्बोक्तवृत्तोक्ता भवेगुः कृतुषु स्नुचः । श्रमीमय्योऽथवा भूर्जवृत्त्वमय्यः कठश्रुतेः ।। पृ० ८८

<sup>1</sup> Cp. Calcutta edition 1903 by Candra Kānta Tarkālankāra.

| (f) | यद्रोभौ वारगौ कार्यौ तद्भावेऽन्यवृत्तजौ ।                |
|-----|----------------------------------------------------------|
|     | रौहीतकान् न्यग्रोधोत्थान् पालाशान् वा कठश्रुतेः ॥ पृ० ९० |

(g) सर्वप्रतिनिधौ कार्यमनाज्ञातजपादिकम् । यद्वा प्रतिनिधानेनैवार्थसिद्धिः कठाशयात् ॥ ए० १०८

(h) छिन्नं खूनं च पिष्टं च सान्वाय्यं मृन्मयं तथा। लोकसिद्धं गृहीतं चेन्मन्त्रा जप्याः कठाशयात्।।

(j) प्रवासिनोऽप्तिहोत्रस्य पश्चाहं सप्त वा पुनः । सायं प्रातः पृथग्घोमा एकस्मिन्नहनीति च ॥ कठैः पत्तद्वयं त्वेव पत्तहोमो नियम्यते । आपचेदनुवर्तेत दीर्घकालं कदाचन ॥

पृ० १८६

(k) सर्वद्विरात्रहोमादावम्यूद्यमिदमीद्यम् । कठा अप्येवमेवार्थमङ्गीकुर्वन्ति केचन ।।

पु० २०२

(1) काले काले पुनहींमान् जुहुयात्त्राग्घुतानि । कठेण्वेवं विदुः केचिन्नेच्छन्त्यन्ये पुनर्हुतिम् ॥

पृ० २०४

(m) अग्निहोत्रं हुतं स्वामी प्रेषितो मन्यते यदा । अपोऽक्नीयादिति कठैहींमः स्पष्टमन्दितः ॥

Prakīrņa-Kāṇḍa. ए॰ २२

III. In Trikāṇḍamaṇḍanaṭīkā काठके च-- बृद्ध्ये पुनराधेयमिति

III. 12 To १५९

IV. In Catur-varga-cintāmaņi:-

कठसूत्रे तृप्तानाचमियत्वा यन्मे राम इति प्रदक्तिगां कृत्वा प्रत्येत्याभिर-मन्तु भवन्त इत्युक्त्वा देवाश्च पितरश्चेत्यनुवाकशेषेग्गोपतिष्ठते ॥ ए० १५०

V. In Samskara-ratnamala :—
अकाले चेत्कृतं कर्म भवेद्यत्तस्य नैव तु ।
क्रमार्थ पुनरावृत्तिरित्युक्तं कठसूत्रके ।। Vol I. पृ० १००

VI. In Devapāla:-

एवं संमार्जनानन्तरं भूतमृतं च सत्यं चेत्येतद्ध्यानयुक्त आवर्तयेद् ध्यानयुक्त इति काठकश्चतेः अधमर्षणस्क्तजपः कर्तव्यः । Vol I. पृ० ४८ तथा च तत्रत्यं सूत्रम्—पाणी प्रचालय दिच्चणतोऽग्रेस्तिष्टन् ब्र्यादग्ने व्रतपते वायो व्रतपते सूर्य व्रतपते इति ।। Vol II. पृ० ३९

VII. In Lp-Rcaka1

ओं अथ पर्वतन्त्रप्रधाननिर्णयः।

तथा च काठके । परिशिष्टे लौगाचिः--

स्थालीपाकमथेन्द्राग्नी संनिकर्षे यजेव् बुधः । ततश्रतुर्गृहीतेन विष्णुश्रैव बुभृषितः ।।

इत्यमावस्याम्।

अग्निषोमानुभौ स्थालीं पौर्णमास्यां तथव च। तेजोऽसीति तथान्यं च युवा स्थालीं यजेत्।

इति पौर्णमास्याम् । ऋग्वेदवादिनः चैषां वैश्वदेवी विशिष्यते । न हि सर्वत्र यज्ञेषु ।

तथा च काठकेयिनाम्—तथा च पर्वतन्त्रदेवताः।
त्रिभिस्त्रिभिर्देवताः स्युः श्रोक्तास्तु पर्वतन्त्रके।
एकैकमाज्यमोक्तारं द्वौ द्वौ स्थाली श्रकीर्तिताः॥

अथ साम्रिकमृताहविषवाक्यानि :—

भर्तः पश्चानमृता नारी दग्धन्या लौकिकायिना । यमाय चाग्निष्वात्तेभ्यो न निर्वापश्च जातुचित् ॥ शुक्के मृतेन या गोत्रं प्राप्तुं चेत्पर्व चोत्तमम् । यागं समाप्य विद्यांश्च प्रातहोंमं पुनर्यजेत् ॥ कृष्णपक्षे विपत्तौ तु दार्शं संपादयेत्पुनः । पार्वणे चाग्निहोत्रे च समाप्यान्त्यं समापयेत् ॥

इत्यग्निहोत्रविवेकः।

1 Lp. p. 150.

VIII In Acara-Ratna:-

तथा चाचारचन्द्रोदये काठकगृह्ये:---

अथ चेत्प्रमादान शिखा स्यात्तदा कीशीं शिखां न्रह्मप्रनिथयुतां दिचण-कर्णे निदध्यादिति । पृ० ३

तत्रैव लौगाचिः—सायमेवाग्निमिन्धीतेत्येके इति । पृ० ५३

IX In Nirnaya-sindhu:

तदुक्तं काठकगृह्ये—

यसिन्मासे न संक्रान्तिः संक्रान्तिद्वयमेव वा।

काठकगृह्येपि :—

मलेऽनन्यगतिं कुर्याचित्यां नैमित्तिकीं क्रियाम् इति । ए० ६० सोमयागादिकर्माणि नित्यान्यपि मलिम्छचे ।

षष्टीष्ट्याग्रयणाधानचातुर्मास्यादिकान्यपि ॥

महालयाष्ट्रकाश्राद्धोपाकर्माद्यपि कर्म यत्।

स्पष्टमासविशेषाख्याविहितं वर्जयेन्मले ॥

इति काठकगृह्यात् ॥

पष्टीष्टिः काठकप्रसिद्धा पुत्रेष्टिः।

कुष्णंभट्टव्याख्या ए० ६१, ७५२

रविसंक्रमहीनो यो वर्ज्यावर्ज्यविधिः स्मृतः। स एव तु द्विसंक्रान्ते मलमासेऽप्युदीरितः॥

इति काठकगृद्योक्तेः पृ० ७६

मघात्रयोदशीश्राद्धं प्रत्युपिस्थितिहेतुकम्। अनन्यगतिकत्वेन कर्तव्यं स्यान्मिलम्छुचे।।

इति काठकगृह्योक्तः पृ० ५६६

पूर्वाक्के वाथ मध्याक्के यदि पर्वे समाप्यते । उपोष्य तत्र पूर्वेद्यस्तदहर्याग इष्यते ॥

इति लौगाचिवचनात् ए० २४६

अपराह्वेऽथवा रात्रौ यदि पर्व समाप्यते । उपोष्य तसिन्नहनि स्वोभृते याग इष्यते ॥

इति लौगाचिगोक्तेः पृ० २४७

अत्र लौगाचि:-

तिथेः परस्ताद् घटिकास्तु याः स्युः
न्यूनास्तथैवाभ्यधिकास्तु तासाम् ।
अर्थ वियोज्यं च तथा प्रयोज्यं
हासे च बृद्धौ प्रथमे दिने तत् ॥

यु० २५५

सिनीवाली द्विजैः कार्या साप्तिकैः पितृकर्मणि । स्त्रीभिः शुद्धैः कुहुः कार्या तथा चानिधिकैद्विजैः ॥

इति लौगात्तिवचनाच पृ० २६९

संपूर्णे दशें च विशेषमाह लौगाचिः—

पत्तान्तं कर्म निर्वत्यं वैश्वदेवं च साग्निकः । पिण्डयज्ञं ततः क्रुयीत्ततोऽन्वाहार्यकं बुधः ॥

पृ० २७७, १५६०

मदनरते लौगाितः—पष्ठेऽन्नप्राश्चनं जातेषु दन्तेषु वा इति । पृ० ९१३

अपरार्के मदनरते च लौगात्तिः—दित्तिगतः कम्रुजा (कपूजा ср. LGS. P. 355) विसष्ठानाम्धभयतोऽत्रिकश्यपानां मुण्डा भृगवः पश्चचूडा आङ्किरसो वाजिमेके मङ्गलार्थं शिखिनोऽन्ये यथाकुलधर्मं वा इति ॥ ए० ९२२

सायमेवाग्निमिन्धीतेत्येके इति लौगाचिणोक्तेः

पु० ९६०

तत्रैव लौगाचिः—

हस्तद्वयिमतं कार्यं वैश्वदेविकमण्डलम्। दिचणे च चतुईस्तं पितृ्णामिङ्घ्रशोधने।।

पृ० १५२७

पृ० २००३

हेमाद्रौ लौगाचिः—

महालये गयायां च प्रेतश्राद्धे दशािह्यके ।
पिण्डशब्दप्रयोगः स्यादन्नमन्यत्र कीर्तयेत् ।। पृ० १६०८
काठकगृद्धे—यत्र प्राणोत्क्रमस्तत्रान्वहं बिलं कुर्यात् इति ।

X In Raṇavīra-vrata-ratnākara:-

कुर्यान्नित्यां नैमित्तिकीं क्रियाम् इति काठकगृह्ये पौषविधानात् । पृ० १३

काठकगृह्येपि—मघात्रयोदशीश्राद्धं प्रत्युपिश्वतिहेतुकम् । अनन्यगतिकत्वेन कर्तव्यं स्यान्मिलम्खुचः ॥ इति पृ० २०

स एव तु द्विसंक्रान्तौ मलमासेऽप्युदीरितः ॥ इति काठकगृह्यवचनात् । पृ० २२

XI In Harihara on Pāraskara-Grhyasūtra 1. 2. (P. 22)

कठश्रुतिपक्षे त न पत्तद्वयमेव पत्तहोमनियमः अपि त आपदनुवृत्तौ यावदापित्रवृत्तिस्तावत्प्रतिपत्तमुक्तप्रकारेण निरन्तरं पत्तहोमान् समस्येदित्येकः प्रकारः, प्रकारान्तरं त सायंकाले समिदाधानपर्धुचणानन्तरमाहुतिपरिमाणं होमद्रव्यम् अग्नये खाहेति हुत्वा पुनस्तथैव सूर्याय खाहेति हुत्वा आहुतिद्वय-पर्याप्तं होमद्रव्यमादाय प्रजापतये खाहेति सकुज्जुहुयादिति सायंप्रातस्तनयो-होंमयोः समासं यावदापदमाचरेत्। यदा त आपदो गुरुत्वं भवति तदा सायंहोमैरेव अनेन विधानेन प्रातहोंमानां समासं द्वर्यात्। एवं पत्तहोम- समासे कृते यद्यन्तराले आपिनवृत्तिस्तदा प्रत्यहं सायंप्रातहोंमान् हुतानि जहुयान्नवेति कठा आमनन्ति ।

XII In Smartollasa ( Part I टीका P. 41 ) काठके :-

अरितमात्री सुगित्रहोत्रहवणी पालाशी सामान्येन निर्वपणितरासां वाहुमात्राः सुग्दण्डाः प्रहस्तमात्राणि प्रस्नवणान्यर्थपिरमाणानि पात्राणि पालाशी जुहूराश्वत्थ्युपभृद्धैकङ्कती ध्रुवा शमीभूर्जमय्यो वा त्वक्तो विला हंससुख्यो भवन्तीति श्रुविनैंयग्रोधाश्रमसा रौहीतका वा सर्वाणि वा पर्णमयानि स्पयसुवशम्यं खादिरं प्राश्चित्रहरणं च यद्वा यिज्ञयानां पात्रीडाचमसं लोकाच्छेषस्य प्रतिपत्तिरिति ।

Part II P. 139

भगः—मन्त्रपूतं स्थितं काये यस्य यज्ञोपनीतकम् । नोद्धरेच ततः प्राज्ञो य इच्छेच्छ्रेय आत्मनः ॥ सक्रदुत्तारणात्तस्य प्रायश्चित्ती भवेद् द्विजः । तैत्तिरीयाः कठाः काण्याश्चरका वाजसनेयिनः ॥

XIII In Samskāra-Gaņapati. (P. 668)

तैत्तिरीयाः कठा काण्याश्वरका वाजसनेयिनः। कण्ठादुत्तार्थे स्त्रं तु कुर्युर्वे चालनं द्विजाः॥

XIV In Parama-Samhita-introduction1:-

यज्ञिष कठशाखायाम्— धृतोर्घ्वपुण्ड्रः कृतचक्रधारी विष्णुं परं ध्यायति यो महात्मा। खरेगा मन्त्रेगा सदा हृदि स्थितं परात्परं यन्महृतो महान्तम्।।

पु० ३३

यज्जिष काठके—चरणं पवित्रमित्यारभ्य सुधितां दधात्वित्यन्तम्।।

पृ० ३३

<sup>1.</sup> Introduction (p. 33) by S. K. Eiyangar, Baroda, Oriental Institute.